




CADERNOS DA FEI
Publicação da Fundação Educacional Inaciana

Pe. Sabóia de Medeiros, mantenedora do
Centro Universitário da FEI e dos institutos

a ele associados: IPEI, IECAT e Escola
Técnica São Francisco de Bórgia.

Presidente
Pe. Theodoro Paulo Severino Peters, S.J.

Coordenação Editorial
Pe. Paulo de Arruda D’Elboux

Prof. Raul Cesar Gouveia Fernandes

Colaboração
Prof. Ayrton Novazzi

Fotos
Setor de Audiovisual da FEI

e Banco de Imagens

Editado no Centro Universitário da FEI,
instituição filiada à 

Associação Brasileira
das Universidades Comunitárias

Endereço para correspondência
Av. Humberto de Alencar Castelo Branco, 3972

CEP 09850-901 – Bairro Assunção – S.B.Campo – SP
E-mail: redacao@fei.edu.br



CONTEÚDO

Voz do Presidente

 Ao recomeçar, lembremo-nos da missão que nos é confiada  .................................................................. 05

 Formação da juventude e valorização do bem comum  .............................................................................. 08 

 Chamados a dar testemunho da verdade  ........................................................................................................ 11

 Pronunciamento de abertura da Semana da Qualidade - 2º semestre 2009  ...................................... 14

 Homilia para a Eucaristia da visita do Pe. Provincial  ..................................................................................... 16

 Visita do Revmo. Provincial Pe. Ednardo Serafim de Sousa, S.J.  ............................................................... 18

Os Jesuítas Hoje 

 Se tudo muda, por que resistimos à mudança?  ............................................................................................. 20

 Os Jesuítas e seu Projeto Apostólico  .................................................................................................................. 26

 

Religião e Cultura

 Contribuições do Pe. Antonio Vieira para um Centro Universitário de Inspiração Inaciana  .......... 32

 Caridade na verdade. A inteligência e o amor  ................................................................................................ 41

 Pe. Matteo Ricci (1552 - 1610): Um cientista na China  ................................................................................. 47

 Memória: Os Mártires de El Salvador  .................................................................................................................. 51

 Cristianismo puro e simples, de C.S.Lewis  ........................................................................................................ 53

Desafios Modernos

 Um proposta para viver a política ........................................................................................................................ 54

 A Expansão da Razão, a Universidade e a Tecnologia ................................................................................... 60

 

Projetos

 Grupo “Gente”: transformando as relações de ensino e aprendizado  ................................................... 65

 O programa “Jovem” e o dilema entre competir e cooperar  .................................................................... 68

 Competência, Pesquisa e Tecnologia para responder às necessidades sociais  ................................. 71

Na Luz da Eternidade

 Dr. Pedro Kassab ......................................................................................................................................................... 73

 Prof. Jorge Hilsdorf ..................................................................................................................................................... 74

 Prof. Franco Brunetti .................................................................................................................................................. 75

 Prof. Flávio Vieira de Souza ..................................................................................................................................... 76



APRESENTAÇÃO

Os compromissos docentes e as atividades dos alunos absorvem a sucessão rotineira das aulas e trabalhos marcados pela 
preocupação de dar conta das responsabilidades que pesam sobre cada um. Isso se reflete na movimentação dos carros no 
estacionamento, no vai e vem dos corredores das aulas, nos grupos dos laboratórios. Por todo lado, nas salas, nos restaurantes, 
na biblioteca, há sempre alguém debruçado sobre as intricadas questões e problemas que os professores colocaram. Acrescente-
se o clima de alta tensão quando se aproximam os períodos das inevitáveis “Ps”!

Por maiores que sejam as cobranças acadêmicas e institucionais não fica perdido o lado humano que acompanha o projeto 
universitário de formação integral. A capacidade e desempenho intelectual, a metodologia que disciplina o modo de proceder 
no querer e agir ficariam estéreis, roboticamente automatizados, se paralelamente não se desenvolvessem as dimensões que 
aproximam uns dos outros: a riquíssima experiência da convivência, o gosto pela vida.

Ela implica na partilha do que se tem, se sente e deseja, naquilo que faz rir como também pode fazer chorar.
A sucessão dos acontecimentos que refletem o dinamismo da vitalidade universitária é registrada nos diversos informativos 

que acompanham o desenrolar do processo acadêmico e atividades da FEI.
Nesta edição dos Cadernos da FEI foram selecionados alguns temas que em 2009 abordaram outro lado da comunidade 

universitária. 
As palavras do Presidente da Fundação, Pe. Theodoro Paulo Severino Peters, pronunciadas nas celebrações e atos acadêmicos, 

abordam a missão evangelizadora da Companhia e aprofundam aspectos do Plano Apostólico para as obras e atividades da 
Província do Brasil Centro Leste. O Plano foi apresentado à comunidade universitária na primeira visita que o novo Provincial, 
Pe. Ednardo Serafim de Sousa fez às unidades de São Bernardo e São Paulo.  

Desde o Vaticano II, na gestão dos Superiores Gerais Pedro Arrupe, Kolvenbach e agora Adolfo Nicolás, a Companhia passa 
por uma série de transformações ao adaptar-se às exigências de uma organização multinacional secular que se atualiza.

O Plano Apostólico responde ao que o Pe. Adolfo Nicolás comentou sobre a missão da Companhia na visita que fez aos 
jesuítas da Província da Califórnia. 

Por outro lado, na comemoração do centenário do Pe. Antonio Vieira, em palestra proferida na FEI, no início do ano, o Pe. 
Carlos Alberto Contieri abordou com geral agrado a tão complexa relação entre Religião e Cultura.

Essa relação ganha, através dos tempos, contornos históricos especiais nos quais se verificam comportamentos de aproximação 
e parceria como também de hostilidade e confronto. 

 A recente encíclica Caritas in Veritate; o livro de C. S. Lewis Mero Cristianismo e a abordagem da Doutrina Social da 
Igreja sobre a política ajudaram a situar dois momentos expressivos da atuação missionária da Companhia em contextos bem 
diferentes: a evangelização da China pelo Pe. Matteo Ricci, no séc. XVI e o papel da Universidade Católica de El Salvador na 
defesa da justiça social que culminou no assassinato de sete membros da comunidade, em 1989.

Os Cadernos são enriquecidos pela contribuição de docentes que relatam experiências de projetos sociais feitos com os alunos 
como desdobramento dos conhecimentos tecnológicos postos a serviço das comunidades carentes.

Ao lado das conquistas e sucessos da FEI, o ano de 2009 deixou-lhe também marcas de dor e tristeza. Registramos o falecimento 
de pessoas muito queridas como a do Dr. Pedro Kassab; dos professores Jorge Hilsdorf e Franco Brunetti e a saudade do Prof. 
Flávio Vieira de Souza que por tantos anos coordenou o Departamento de Ciências Sociais e Jurídicas e era responsável por 
estes Cadernos. São pessoas que ajudaram a construção da FEI com dedicação e apreço, cada um na sua área de atuação. Com 
os padres Roberto Sabóia e Aldemar Moreira fazem parte da galeria dos grandes beneméritos. 

A edição dos Cadernos recolhe a riqueza da vitalidade da FEI naquilo que ela tem de mais precioso: as pessoas compõem a 
comunidade universitária. Com a dedicação, capacidade e ideais colaboram para um mundo em que o homem e a natureza vivem 
a integração harmoniosa almejada pelo Criador. 

Pe. Paulo de Arruda D´Elboux, S. J.



5

VOZ DO 
PRESIDENTE

Homilia na capela do 

campus SBC na missa

de abertura do

ano letivo, 

02 de fevereiro de 2009.

Pe. Theodoro Paulo 
Severino Peters, S.J., 

Presidente da FEI

AO RECOMEÇAR, LEMBREMO-NOS DA 
MISSÃO QUE NOS É CONFIADA

Somos todos irmãos e irmãs chamados a responder 
com inteligência discernida e vontade decidida aos 
apelos do Evangelho de Jesus Cristo. O evangelho: 
Palavra e Vida de Deus, entregue ao nosso alcance 
para criar uma nova cultura relacional entre todos os 
seres humanos e deles com a própria natureza animal, 
vegetal e mineral. 

O evangelho anuncia que Deus escolheu revelar-se, 
dar-se a conhecer. Identificou-se como Amor que ama 
e deseja ser correspondido. Ama, abrindo o caminho 
da graça para que cada ser humano possa percorrê-lo e 
chegar à verdade e à vida verdadeira. O amor deseja uma 
identificação de nossa imagem com a imagem divina. O 
amor almeja o melhor bem de cada um. Deus nos ama 
com amor eterno, torcendo para que possamos aderir 
à sua vontade para nossa plena realização. Criados à 
imagem e semelhança divinas, somos instados a realizar 

com todas as nossas convicções a presença de Deus 
no mundo de hoje, testemunhando para benefício de 
todos os nossos semelhantes.

Jesus passou pela terra fazendo o bem. Anunciou 
o evangelho, tornou-se o Evangelho de Deus para que 
cada um de nós pudesse, seguindo seus passos, chegar 
a realizar a própria filiação divina em sua pessoa. Tornar-
se pessoa na Igreja pelo batismo, recebendo o próprio 
Deus como força, sabedoria, alegria constante, para que 
cada um de nós articule sua fé com seu conhecimento, 
sua razão; sua esperança com a superação dos limites 
e das fronteiras que isolam, separam, segregam as 
pessoas, as culturas, as crenças religiosas, impedindo 
um maior bem como a construção da paz duradoura, 
a prática da justiça reconciliadora e a segurança 
alegrando o viver.

Nossa fé e nossa esperança devem evoluir na me-



6

VOZ DO 
PRESIDENTE

dida da nossa qualidade intelectual para que nossa 
inteligência iluminada possa gerar atitudes de grande 
quilate para a vida do mundo, para que nossa vontade 
possa desenvolver os projetos necessários ao bem da 
humanidade, projetos que só a nossa competência 
como intelectuais, pesquisadores, estudiosos e forma-
dores de opinião, poderá conseguir realizar e promover 
com êxito e satisfação. A Igreja precisa de pessoas in-
teligentes, bem formadas, com pleno conhecimento de 
suas potencialidades e com a generosidade de poder 
responder “aqui estou!”, disponíveis com toda liberdade 
que a vontade de ajudar outorga.

Hoje, começamos o novo ano letivo com muita 
esperança para cooperar entre nós, 
curso com curso, laboratório 
com laboratório, equipe 
com equipe, pessoa 
com pessoa, em 
função de exer cer 
um mandato, uma 
vocação e missão 
que nos é confia-
da: preparar bem 
a juventude que 
se confia a nossa 
inst i tuição para 
formar-se através 
do estudo, da pes-
quisa, da extensão 
e da convivência 
universitária. Dese-
jamos dar a todos 
as melhores boas-
vindas. Expressar 
nosso entusiasmo 
contagiante para 
que se sintam bem 
no que realizam e 
desejem aprimorar 
cada vez mais suas 

especialidades, seus pontos fortes e luminosos. 
Esta instituição é universitária e se qualifi ca como 

católica e jesuíta. Signifi ca que, em tudo o que fazemos, 
visamos a melhor qualidade que nos leva a ultrapassar 
o que fazem as outras instituições. Sabemos que, pela 
fé que nos é confi ada, as nossas ações ultrapassam 
o tempo para atingir a eternidade. Ensinamos, edu-
camos para formar excelentes profi ssionais, com uma 
consciência humana plenamente formada e forjada 
nos valores do evangelho de Jesus. Queremos, assim, 
modifi car a nossa sociedade pela qualidade humana, 
cultural e espiritual de todos que passam por esta casa 
de ensino e saber estudado.

Coincide nossa tarefa de hoje com 
a celebração de uma festa 

litúrgica: da apresentação 
de Jesus no templo. 

“A  l i turg ia  é  a 
l inguagem que 
a  Igre ja  ut i l i za 
para comunicar 
os mistérios de 
Cristo” (Columba 
Marmion). É a festa 
das luzes. Maria é 
purificada após 
o  n a s c i m e n t o 
de Jesus e Jesus 
é  c o n s a g r a d o 
a o  S e n h o r .  A 
Sagrada Família, 
c u m p r i n d o  a 
Lei,  apresenta-
se para toda a 
h u m a n i d a d e 
como luz que 
ilumina a todos. 
Jesus é a luz das 
nações, Maria é 
a portadora da 

6

VOZ DO 
PRESIDENTE

esperança para cooperar entre nós, 
curso com curso, laboratório 
com laboratório, equipe 
com equipe, pessoa 

Coincide nossa tarefa de hoje com 
a celebração de uma festa 

litúrgica: da apresentação 

“A apresentação de Jesus no Templo” (1438-1440),
Fra Angelico, afresco do Convento de São Marcos em Florença.



7

VOZ DO 
PRESIDENTE

7

luz das nações: Jesus, o enviado do Pai para iluminar 
todos os caminhos humanos. Na simplicidade da cena, 
o evangelista narra com paixão os acontecimentos. 
A mãe, o menino, José oferecem as pequenas aves 
em sacrifício e são complementados em suas preces 
pelas pessoas abençoadas que passaram a vida inteira 
aguardando a manifestação divina através do envio 
do seu mensageiro, do seu messias, do seu filho. 
São anciões de idade avançada. Simeão, homem 
justo e dedicado em sua piedade, tinha a certeza 
divina, garantida pelo Espírito Santo, de que não 
partiria desta vida sem ver a realização da promessa 
e da Aliança. Ele toma o menino em seus braços e 
glorifica ao Deus dos pais, vislumbra a missão do 
menino, que será uma contradição, revelará o interior 
dos corações humanos; diante dele, muitos cairão e 
muitos serão reerguidos. A própria mãe terá o coração 
transpassado, será a mãe das dores, a Dolorosa, a 
Pietá, tão unida à missão do menino Jesus. Além do 
homem clarividente, há uma mulher, uma profetisa, 
uma mulher de oração, que abre sua boca para louvar 
a Deus e testemunhar sobre o Menino, fonte de 
libertação de Jerusalém. Simeão, de longo alcance, 
vislumbra a realização das promessas de Isaías: “todos 
os confins da terra verão a salvação de nosso Deus, 
luz das nações, glória de toda a humanidade”. Ana 
olha ao redor e vislumbra a cidade capital do reino 
de Davi, libertada de toda a opressão convertida ao 
Senhor Deus da Aliança.

A leitura do profeta Malaquias é uma promessa. 
Deus vai enviar seu mensageiro para preparar seus 
caminhos, para purificar os corações como o fogo que 
derretendo os minerais os separa, isolando o que é 
precioso no seu verdadeiro quilate, como os deter-
gentes alvejam as roupas para que resplandeçam em 
sua pureza e esplendor. Malaquias menciona dois 
anjos, dois mensageiros. O primeiro é apresentado 
pelo próprio Jesus: seu primo João Batista. A voz 
que clama no deserto, preparando os caminhos do 
Senhor, conclamando à penitência e à conversão 

das más atitudes para a adesão plena à vontade de 
Deus. O segundo, o anjo da Aliança, é o próprio Jesus 
que celebrará as novas núpcias da humanidade com 
Deus, prefigurada no vinho novo e perfeito de Caná 
e concretizada em seu corpo e sangue eucarístico, 
nova e eterna aliança. 

A Ceia do Senhor institui o sacramento fundador 
da Igreja, o memorial que torna presente o Senhor, 
em cada vez que é celebrado. “Fazei-o em memória 
de mim”. No pão e no vinho oferecidos ao Senhor, 
oferecemos o sacrifício de Jesus, sua morte, sua res-
surreição, sua redenção. Seu corpo dado em alimento, 
seu sangue dado em bebida. Participamos da nova e 
eterna aliança constituída pelo Filho de Maria, verda-
deiro homem, pelo Filho de Deus, verdadeiro Deus. 
Pela fé, somos guiados na leitura dos acontecimentos 
da vida de Jesus, à luz da revelação divina ao longo 
da história da salvação.  Jesus foi anunciado pelos 
profetas, foi suplicado nas preces de todas as gerações 
da humanidade. “Oxalá abrisses os céus e viesses nos 
salvar”, falava Isaías, “que as nuvens chovam o justo”, 
continuava.  

Lucas sintetizava: “a graça de Deus estava com o 
menino, crescendo em todas as dimensões humanas 
e espirituais”. Conosco quer estar o Senhor, com sua 
graça, para que também cresçamos continuamente 
em nossa vocação humana e cristã. Vida de esperança, 
geradora de serviço qualificado ao nosso próximo.

Irmãos e irmãs, é o Espírito Santo quem impulsiona 
as idas e os encontros das pessoas para reconhecerem 
o Senhor na criancinha Jesus e anunciar com júbilo 
esta percepção. É o mesmo Espírito que nos reúne 
ao encontro de Cristo na fração do pão, na partilha 
do vinho. Nosso Deus é a origem de toda a luz, luz 
das nações, luz que não se apaga nem fenece. Que 
cada um de nós queira apresentar-se ao Senhor com 
um coração novo, uma visão iluminada, uma vida de 
serviço a todos os nossos educandos. Que o Senhor 
nos conceda suas graças para levarmos adiante o que 
nos confia e confidencia em nosso íntimo. Amém. ❒  



8

VOZ DO 
PRESIDENTE

Pronunciamento de 

abertura da Semana

da Qualidade

(1º semestre de 2009).

São Bernardo do Campo, 

02 de fevereiro de 2009.

Pe. Theodoro Paulo 
Severino Peters, S.J., 

Presidente da FEI

Ao final das férias, com alegria e prazer, nos 
encontramos para reiniciar nossos trabalhos letivos 
neste ano novo de 2009. Espero que todos tenham 
aproveitado bem os tempos das férias para repouso, 
lazer, entretenimentos familiares e cuidados pessoais. 
É bom interromper as ocupações para retomá-las 
com novo ardor e ânimo entusiasta. É muito bom 
reencontrar os companheiros de trabalho e conferir 
com eles os acontecimentos, as aventuras, os dias 
bem aproveitados, as preocupações, os planos e 
as inovações em andamento para a melhoria da 
qualidade da nossa participação e cooperação.

Formamos um corpo unido em vista de uma 
finalidade muito nobre: apoiar a formação da 
juventude, incentivar a preparação de capital humano 
do mais alto quilate, semear a capacidade de verificar ao 
redor e assumir a atitude de transformar as condições e 

situações. Somos pessoas comunitárias, com pertença 
familiar e social, com inserção na cultura da nossa 
época, com imersão numa espiritualidade desafiante 
para superação de todas as nossas limitações.

Trabalhamos em equipes e grupos de trabalho 
para acelerarmos os processos com o enriquecimento 
compartilhado em ampla cooperação com a pesquisa, 
em que cada um é partícipe qualificado, com o ensino, 
colocado ao público que nos procura para haurir a 
seiva do conhecimento que produzirá seus frutos 
no presente e no porvir, com a alta densidade de 
nossa espiritualidade católica de vertente inaciana, 
que insiste em que “o amor se coloca mais em obras 
do que em palavras”, exigindo um discernimento 
contínuo entre o bom e o melhor, supondo que o 
mal e o pior já foram banidos na escala de nossos 
valores e crenças.

FORMAÇÃO DA JUVENTUDE E 
VALORIZAÇÃO DO BEM COMUM



9

VOZ DO 
PRESIDENTE

O Apóstolo Paulo

A Igreja Católica foi convocada pelo 
Papa Bento XVI a celebrar a memória do 
apóstolo Paulo no segundo milênio de seu 
nascimento, esperando que cada pessoa 
busque no exemplo de Paulo, que necessitou 
de um banho de graça para perceber qual 
o verdadeiro caminho para quem deseja 
seguir a vontade de Deus e cooperar com o 
próprio Deus em sua dedicação. Ele passou 
de perseguidor a perseguido. Perseguia 
os cristãos porque estava convencido que 
seguiam um mau caminho. Foi perseguido 
pelos que, por sua vez, o julgavam no caminho 
errado. Através de sua experiência no caminho 
de Damasco, Paulo ficou forte da graça de Deus e 
convicto de que entrara em conflito com o próprio 
Jesus, o Filho de Deus, que o confrontou como sendo 
o perseguido em cada pessoa que Paulo perseguia 
em nome de Deus.

Paulo foi inicialmente catequizado na fé cristã 
por Ananias, que lhe restituiu a luz da visão e o 
batizou. A seguir, foi ensinado diretamente por Deus, 
na reflexão, na meditação, na oração e na própria 
pregação do mistério da Salvação. Paulo, iluminado, 
iluminou a Igreja nascente, ultrapassou os limites 
do povo da primeira aliança e levou o Evangelho a 
formar comunidades de fé e de esperança em todas as 
nações conhecidas da Terra. Foi passando pela Grécia, 
formando comunidades até chegar a Roma, capital 
do mundo civilizado, onde entregou sua vida em 
martírio. As lições de Paulo moldaram a Igreja através 
de sua teologia, dialética e capacidade de escolher e 
ensinar as comunidades a decidirem corretamente 
nas circunstâncias e situações vividas e apresentadas. 
Para Paulo, cada batizado passa a fazer parte do 
Corpo de Cristo. Seu corpo torna-se reflexo da glória 
de Deus, templo sagrado do Espírito Santo. Para ele, 
era natural concluir que as pessoas não se pertenciam 

mais, mas tinham como referencial aderir à vontade 
de Deus, evitando a promiscuidade em suas relações 
e consagrando-se a descobrir, defender e promover 
o bem de todas as pessoas e a renunciar com toda 
intensidade às tentações e ao mal ilusório que se 
apresenta com a capa, a veste do bem aparente. 

Com a celebração do jubileu bimilenar, a Igreja 
quer que nossa fé se aprofunde, que nossa esperança 
perceba seus referenciais, que nosso amor se 
transforme em serviço ao bem comum e em benefício 
aos mais empobrecidos.

A Campanha da Fraternidade de 2009: 
“A paz é fruto da justiça”

A Igreja Católica no Brasil lançará a Campanha de 

Fraternidade, desenvolvendo o nexo entre fraternidade 

cristã e segurança pública. O lema é bíblico, uma 

frase do inspirado profeta Isaías 32,17: “A paz é fruto 

da justiça”. Séculos antes de Jesus, ele já intuíra que a 

injustiça impede a paz, que os injustiçados, se clamas-

sem aos céus, seriam ouvidos, que a própria justiça 

São Paulo escrevendo as epístolas
(Obra atribuída a Valentin de Boulogne ou a Nicolas Tournier,

Museum: Blaffer Foundation Collection, Houston)



10

VOZ DO 
PRESIDENTE

frutificava em paz para os conterrâneos e vizinhos. A 
CNBB lançou o manual com a metodologia do “ver, 
julgar e agir” para criar uma cultura de paz e de respeito 
aos direitos individuais e sociais. Menciona caminhos 
para a superação de conflitos: capacidade de diálogo, 
legitimidade de instâncias mediadoras, identificação 
do problema real, delimitação da questão, clareza de 
critérios de análise, distinção entre consenso e deman-
da, compromisso com as decisões tomadas e compro-
misso ético (Texto-base da Campanha da Fraternidade 
de 2009, nº 58, p. 32). A seguir, os pressupostos para 
amadurecer a verdadeira cultura da paz: o respeito à 
vida e à sua dignidade; a prática da não violência em 
todas as suas formas; a prática da generosidade para 

terminar com a exclusão, a injustiça e a opressão 
econômica e política; a defesa da liberdade de 
expressão e da diversidade cultural; a promoção 
do consumo responsável e um desenvolvimento 
sustentável; a plena participação das mulheres na 
vida social e o respeito aos valores democráticos 
(Idem, nº 59, p. 34). 

O “julgar” analisa a realidade à luz da Palavra 
de Deus e conclui uma lista de decorrências éticas 
(Idem, nº 256, p. 96-97), e o “agir” sugere uma série 
de atividades na área de formação que se  poderia 
consultar (Idem, nºs  297 e 298, p. 112-116).

A Companhia de Jesus hoje

A Companhia de Jesus encerrou sua 35ª Con-
gregação Geral e publicou os decretos e os docu-
mentos sobre a relação entre o Governo Geral e o 
Santo Padre. Houve uma grande convergência na 
reflexão sobre os temas de interesse universal, para 
toda a humanidade e para o anúncio do Reino de 
Deus, focalizando a identidade, missão e vocação 
da Companhia de Jesus, de seus membros, suas 
instituições e seus colaboradores. Todas as pes-
soas são chamadas a se sentirem parte viva de um 
corpo apostólico dedicado ao desenvolvimento e 

concretização do carisma inaciano.  
A Província do Brasil Centro-Leste da Companhia 

de Jesus lançou a primeira fase de seu Plano Apos-
tólico, do qual, com a Reitoria, focamos os pontos 
que agregam valor, aplicando-os ao serviço de nossa 
Instituição.  

O Pe. Carlos Palácio foi nomeado para o cargo de 
Provincial do Brasil e foi substituído pelo Pe. Ednardo 
Serafim de Souza, que assumiu sua função no dia 30 
de janeiro em uma celebração eucarística, em Itaici, 
com a participação de muitos membros da Companhia 
de Jesus, e a presidência e a reitoria da FEI estiveram 
presentes. ❒



11

VOZ DO 
PRESIDENTE

Homilia na capela do 

campus SBC por ocasião

da abertura da 

Semana da Qualidade 

(2º semestre 2009) e da 

comemoração de Santo 

Inácio de Loyola. 

São Bernardo do Campo, 

27 de julho de 2009.

Pe. Theodoro Paulo 
Severino Peters, S.J., 

Presidente da FEI

É um grande dom de Deus concedido à comuni-

dade acadêmica deste Centro Universitário iniciar o dia 

com a grande prece da Eucaristia de Jesus. 

Jesus celebrou a páscoa, a passagem de Deus na 

história humana. Veio revelar a face e o agir de Deus 

para a vida de todas as pessoas. O agir de Deus é a 

demonstração de seu amor dedicado pela humani-

dade. Na descrição da prece da Ceia Eucarística, o 

evangelista comenta: “Tendo amado os seus, amou-os 

até o fim” (João 13,1). Até o fim!

Os evangelhos apresentam o verdadeiro sentido 

da frase. Jesus testemunhou o amor de Deus até o 

extremo de ser julgado iniquamente e executado no 

patíbulo da cruz. Foi colocado ao lado dos malfeitores, 

quem “passou pela vida humana fazendo o bem”. Os 

evangelhos retratam o testemunho de quem presen-

ciou, ouvindo, vendo, sofrendo e contemplando o mal, 

atingindo e até querendo eliminar o bem da face da 

Terra. Inspirados pelo próprio Deus, os testemunhos 

escolhidos para a missão descobriram, a duras expen-

sas, que a vida foi mais forte do que a morte, que a 

obediência a Deus na missão de Jesus foi mais forte 

do que a desobediência violenta a Deus pelo pecado, 

que a humilhação pública de Jesus era a hora de sua 

glorificação, que a acusação com falsidade ideológica 

contra Jesus, apesar de resultar em sua condenação 

e morte, foi a oportunidade da invenção do perdão 

que só Deus pode dar e confirmar. “Pai, perdoa; não 

sabem o que fazem”. Jesus é o Filho herdeiro enviado 

aos vinhateiros, por eles eliminado para tomarem 

posse da herança. 

Os evangelhos, revelando o projeto de Deus, de-

nunciam as artimanhas do inimigo de Deus apossando-

se do espírito humano, vedando o discernimento da 

verdade, endurecendo corações e mentes, impedindo 

a percepção da contradição entre a fé proclamada 

e a ação de injustiça praticada, aparentemente, em 

nome de Deus. 

CHAMADOS 
A DAR 

TESTEMUNHO 
DA VERDADE

Santo Inácio de Loyola
(Peter Paul Rubens, 1620-22)



12

VOZ DO 
PRESIDENTE

Nesta celebração, comemoramos a festa da entrada 

no céu de Inácio de Loyola, fundador da Companhia 

de Jesus. Inácio foi um santo muito inteligente, univer-

sitário, percebeu como existe confusão em tudo o que 

vive o ser humano. Ele mesmo passou pela experiência 

e foi descobrindo que é possível agradar a Deus com 

segurança e referencial, discernindo o que se passa 

no interior de cada um. Cada pessoa pode abrir a si 

mesmo os segredos vividos e fechados a sete chaves, e 

ir se deixando conduzir pelo espírito bom de Deus, que 

deseja a felici-

dade de cada 

ser humano. 

Inácio per-

cebeu que o 

critério da paz, 

da serenidade 

contínua e da 

plena satisfação 

indicava quan-

do o desejo e 

o pensamento 

eram para valer 

em sua vida. 

Foi analisando 

afeições, senti-

mentos e delíri-

os desvairados 

que percebeu 

que poderia, com método, deixar de lado afeições sem 

ordem, para ordená-las em vista do desejo de Deus. Ia 

escrevendo em seu caderno diário todas as inclinações 

e emoções sentidas e incorporadas em seu agir. Decide 

ajudar a Deus socializando suas descobertas e foi trilhan-

do o longo caminho da santidade. As pessoas ajudadas 

aceitaram retribuir, desejando igualmente ajudar a 

Deus a santificar a todos com quem compartilhavam 

a existência, sem se importarem com a localização. As-

sim, perambularam pela Europa, partiram para a Ásia 

Menor e o Extremo Oriente, chegaram às Américas e, 

inclusive, ao nosso Brasil. 

Em nossa celebração, a Palavra de Deus nos ofere-

ceu textos preciosos para percebermos a vontade de 

Deus, iluminando e fazendo as vidas florescerem com 

segurança. O primeiro episódio nos coloca diante de 

Moisés, Josué e Aarão. Descendo da montanha ouvem 

gritos, talvez de guerra, afirma Josué. Moisés nega, 

dizendo que são cânticos e danças. No sopé da mon-

tanha, Moisés 

verifica que o 

povo escolheu 

um deus feito 

p e l a s  m ã o s 

h u m a n a s , 

constatou que 

Aarão, o sacer-

dote,  endos-

sou, promoveu 

a  a p o s t a s i a 

do povo. Joga 

as tábuas ao 

chão,  tábuas 

da Aliança fei-

ta com Deus, 

tábuas recebi-

das no cume do 

monte.

O povo quebrou a Aliança, as tábuas da Aliança são 

quebradas em consonância com o delito do povo. Moi-

sés pune os culpados e, diante da compunção dos mes-

mos, sobe novamente do sopé ao cume da montanha 

para interceder diante de Deus pelo Povo de Deus. 

Deus o atende e afirma que cada pessoa será tratada 

de acordo com seus procedimentos e que Moisés não 

só continuaria no livro da vida, como deveria prosseguir 

sua missão de conduzir o povo aonde Deus dissesse. O 

Capela Santo Inácio de Loyola, campus SBC



13

VOZ DO 
PRESIDENTE

próprio anjo do senhor iria adiante do povo. 

O evangelho de Mateus apresenta Jesus pere-

grino entre o povo. Ele proclama coisas escondidas, 

ocultas desde a criação do mundo. Revela o agir de 

Deus. Revela Deus. E o faz através da pedagogia das 

parábolas. Ouvimos duas apresentando o Reino de 

Deus. O Reino de Deus está entre nós e em crescimento 

contínuo, condicionado pela nossa resposta aos apelos 

e graças divinas. O Reino cresce como uma pequenina 

semente de mostarda. Como o fermento levedando a 

massa na qual 

é misturado. O 

c r e s c i m e n t o 

a c o n t e c e r á 

sempre. A se-

mente será uma 

árvore frondosa, 

a massa alimen-

tará toda a famí-

l ia depois de 

crescida e bem 

assada. 

E l e  q u i s 

deixar o Reino 

semeado em 

nossos corações 

pelo batismo. 

Crescer é aderir 

à fé recebida, 

favorecendo as ramificações e os frutos, acolhendo a 

todos como a boa árvore abriga os passarinhos. Deixar 

o Reino expandir-se, como fermento na massa para 

levedar a própria vida e a vida de todos com quem 

interagimos, é dizer sim às inspirações divinas decor-

rentes de sua predileção para com cada um de seus 

filhos e filhas. 

O evangelho nos envolve na perspectiva divina, 

perspectiva desenvolvida por todos os que foram fiéis 

guardiães depositários da experiência de camarada-

gem e de vida na missão de Jesus, seus discípulos, a 

seguir, seus apóstolos, enviados na mesma missão que 

Jesus recebeu. Hoje, somos nós chamados a darmos 

testemunho da verdade que nos habita, pelas nossas 

atitudes, gestos e palavras. 

Inácio, celebrando conosco a palavra de Deus 

proclamada, medir-se-ia com Moisés para ultrapassá-lo 

nos gestos, atitudes, palavras e intercessões, querendo 

ajudar a Deus com todas as suas potencialidades.

C o n o s c o 

ouviria as pará-

bolas de Jesus, 

emulando-nos 

a ir adiante na 

celebração para 

que o Reino de 

Deus crescesse, 

inflasse, abar-

cando toda a 

humanidade 

na imensidão 

das terras, céus 

e mares.

Este dese-

jo inflamado 

d e  s u p e r a r -

se continua-

mente – dom 

natural recebido por graça de Deus e por Inácio colo-

cado a serviço da missão – superou o santo, alcançando 

tantos companheiros, seguidores como Xavier, Pedro 

Canísio, entre outros, nosso fundador, Pe. Sabóia, que 

partiu desta vida na mesma data.

Que a memória de Inácio seja grande incentivo para 

a nossa vida e missão.

Que a Palavra de Deus seja a salvação consentida a 

todos nós. Amém.  ❒ 

Capela Santo Inácio de Loyola, campus SBC



14

VOZ DO 
PRESIDENTE

Pronunciamento de 

abertura da Semana

da Qualidade 

(2º semestre de 2009).

São Bernardo do Campo,

27 de julho de 2009.

Pe. Theodoro Paulo 
Severino Peters, S.J., 

Presidente da FEI

Em breve encerrar-se-á o tempo de férias do meio 
do ano e inaugurar-se-á o segundo semestre do ano de 
2009. A comunidade acadêmica habitua-se a cumprir 
seu calendário para que as atividades sejam desen-
volvidas pelos diferentes interlocutores, construindo 
o grande mosaico da formação humana integral. 
Professores, pesquisadores, estudantes, corpo técnico 
funcional relacionam-se entre si e com a sociedade 
para a sublime construção de pessoas alertas para o 
momento e situação em que viverão e criativas no 
discernimento das decisões a serem tomadas. 

A missão educativa não se conclui. Permanece 
sempre em devir, envolvendo reciprocamente a todos, 
porque quanto mais alguém se dedica e se especializa, 
adquirindo autoridade sobre seu campo de saber, tanto 
mais é desafiado a prosseguir, superando fronteiras e 
limites do conhecimento, relacionamento humano, 
concretização do que mais adequado for para o 
bem-comum e bem-estar de todos que constroem a 
sociedade. Sociedade humana na qual se expressam 
demandas impostas pelos direitos pessoais. Direitos, 
muitas vezes, negados, a ponto de tornarem-se apelo 
ou mesmo grito de socorro às nossas competências 
adquiridas. Pertence ao nosso modo de atuar o desejo 
de afirmar os valores humanos autênticos, enobrecidos 
pelo cristianismo para se tornarem referencial seguro 
para as opções a serem feitas por todos, em conjunto 
e mesmo pela pessoa em particular.

O hoje da academia visa o futuro em gestação 
do conhecimento, do acesso aos bens e serviços, da 
capacidade de estar ao lado, em sintonia com quem 
requer nossa competência para adquirir ou readquirir 
sua autonomia. Os diversos saberes convergirão através 
de uma pessoa bem formada em sua capacidade 
intelectual, em sua sensibilidade para perceber situa-
ções pessoais e sociais, em sua força de vontade para 
elaborar e apoiar as implantações requeridas em cada 
caso. Movimentam-se, interagindo soluções pessoais 
e políticas públicas, atingindo o cerne dos problemas 
que afloram continuamente. É preciso desenvolver a 



15

VOZ DO 
PRESIDENTE

capacidade de uma visão de conjunto, a antevisão que 
todo planejamento exige para ser estratégico e eficaz 
ante o objetivo fixado. 

Fazer parte de uma comunidade pensante em 
torno de uma missão envolvente é a paixão que nos 
atrai. É a força que nos imanta. É a liberdade conquistada 
de oferecer o melhor de cada um para a concretização 
dos objetivos comuns consensuados. A união em 
nossa diversidade provém de participarmos de uma 
rede maior de instituições que aderem à missão da 
Companhia de Jesus, a ponto de serem referenciais da 
mesma missão. Tal pertença honra nossa comunidade 
acadêmica, fortifica o esforço de cada um, articula o 
trabalho em comum. 

Antecipamos hoje a celebração da festa de Santo 
Inácio de Loyola, fundador da Companhia de Jesus. 
Celebramos seu legado de tal universalidade que levou 
seus companheiros, ao longo dos tempos, a fundar 
colégios, universidades, hospitais, paróquias, missões 
itinerantes, acompanhamento pessoal na espiritua-
lidade. Trabalhos sociais, serviço de apoio e acolhi-

mento aos refugiados, respostas rápidas às situações 
de calamidade. Universalidade que situou a Companhia 
de Jesus em todos os continentes, na maior parte dos 
países da Terra. Universalidade que nos leva a refletir 
hoje sobre o “Papel do corpo docente na formação do 
jovem oriundo da geração digital”. Universalidade que 
não é etérea, mas indutora de princípios e estratégias 
a serem implantados na regionalidade de nossa institui-
ção. O universal não contradiz o local, nem vice-versa.   
É necessário que os princípios adquiram corpo, se 
encarnem em nossas ações. Os princípios universais da 
inspiração inaciana pervadem todos os seguimentos de 
nossa comunidade, nenhum está excluído, todos são 
convidados a um pleno envolvimento.

A missão universal do corpo da Companhia de Jesus 
se concretiza geograficamente também no corpo lo-
cal, intitulado Província. Após estudos, discernimentos 
e participações, foi aprovado o Plano Apostólico, a 
missão a ser concretizada pela Companhia de Jesus 
nos estados de São Paulo, Rio de Janeiro, Minas Gerais, 
Distrito Federal, Goiás e Tocantins. ❒ 



16

VOZ DO 
PRESIDENTE

Homilia da Celebração 

Eucarística realizada por 

ocasião da visita do Revmo. 

Provincial, Pe. Ednardo 

Serafim de Sousa, ao 

Centro Universitário da FEI.

São Bernardo do Campo,

14 de setembro de 2009.

Pe. Theodoro Paulo 
Severino Peters, S.J., 

Presidente da FEI

HOMILIA PARA A 
EUCARISTIA DA
VISITA DO PE. 
PROVINCIAL 
AO CENTRO 

UNIVERSITÁRIO 
DA FEI

Irmãos e Irmãs congregados nesta comunidade 
universitária, sentimo-nos honrados pela visita oficial 
do Superior Provincial dos Jesuítas, Pe. Ednardo Serafim 
de Sousa, com o qual concelebramos esta Eucaristia, 
juntamente com Pe. Madruga e Pe. Paulo, encarregados 
das atividades pastorais. 

Hoje a nossa assembleia deseja expressar pu-
blicamente sua esperança e dar publicidade à fé que 
inspira nossas ações de ensino, pesquisa e extensão, 
celebrando nossa pertença cristã, desejosa de tornar a 
Palavra de Deus patrimônio de toda pessoa, a fim de 
que possa ser iluminada pela sabedoria para descobrir 
a verdade de sua vida e de seu serviço a ser realizado 
continuadamente.  

A Igreja desejou que houvesse uma liturgia dedi-
cada à Cruz da morte de Jesus Cristo. Pela liturgia, 
os fiéis batizados teriam os elementos de razão e de 
sentimento para contemplarem o que os primeiros 
discípulos contemplaram. O Nazareno, crucificado pelo 

pecado e maldade humana, 
derrotou a origem do próprio 
mal pela sua atitude pacífica 
e portadora do perdão e da 
graça divina. 

O mentiroso desde a ori-
gem (Jo. 8,44), o demônio – desejoso de afastar a 
humanidade de Deus pela desconfiança e, assim, 
conduzi-la ao “não” definitivo a Deus, ou seja, a morte 
eterna – é vencido, é reduzido a nada pelo Filho que, 
humildemente, revelou que o amor de Deus é mais 
forte do que a morte e da humilhante morte na Cruz.

Os discípulos fizeram um longo aprendizado para 
superarem a horrenda visão de Jesus sendo reduzido a 
um malfeitor punido. Ele, que passara pela vida humana 
“fazendo o bem” (At. 10,38). “Deus estava com Ele” (At. 
10,38). Foi necessário aprofundarem-se no conhe-
cimento de Deus e de seu proceder para abrirem os 
olhos para a verdadeira realidade acontecida na páscoa 
de Jesus e para sua vitória sobre a morte, o pecado e o 
mal através da Ressurreição, com a consequente graça 



17

VOZ DO 
PRESIDENTE

do Espírito de Deus, revelador de toda verdade. Jesus 
falava: “a vida eterna é que conheçam o Pai e Aquele 
que foi por Ele enviado, o filho muito amado no qual 
pusera toda a sua complacência”. 

Os apóstolos fizeram o longo percurso das escritu-
ras judaicas para perceberem como, em Jesus, todas 
as histórias e profecias se foram realizando. Assim, o 
evangelho de João hoje nos apresenta Jesus em diálogo, 
mostrando a Nicodemos as condições de acesso aos 
céus. “Só pode subir ao céu, quem desceu do céu: Ele 
o Filho do Homem”. “Como pode ser isso?”, Nicodemos 
lhe perguntou e Jesus, imediatamente, retoma a cena 
do povo de Deus no deserto, revoltando-se contra Deus 
e Moisés. De povo sedentário, de escravo alimentado 
morando à beira das águas, passa a ser errante no de-
serto inóspito, temendo a cada passo ser surpreendido 
pelo medo da fome, da sede, dos animais perigosos e 
dos assaltos das tribos nômades predadoras,  sentindo 
nostalgia de suas casas fixas e as saudades das antigas e 
seguras refeições. Moisés entende as dificuldades pelas 
quais passam, eles que atribuíam à sua infidelidade a 
Deus o fato de serem atacados por serpentes venenosas. 
Agora, pedem intercessão de Moisés para que os livre 
do mal. Moisés atende-os, fazendo o sinal de cura que 
necessitavam na imperfeição de sua religião. Querem 
um Deus curandeiro, terão a imagem de metal do animal 
que os feria: bastaria olhar para a serpente suspensa 
na haste para serem curados. Assim procederam com 
Moisés, ponderando que a imagem que olhavam a fim 
de terem a segurança de um apoio material era quase 
como um amuleto; era preciso, porém, que ficassem 
sabendo que era o Deus invisível quem curava, que 
atendia o povo em todas a suas necessidades. O livro da 
Sabedoria afirma comentando o acontecimento: “quem 
se voltava ficava curado, não pelo objeto olhado, mas 
por Ti, Salvador de todos” (Sb.16,7).

A estátua era um sinal: porém, era Deus quem curava.  
É também a mensagem do Salmo 77, cantando para 
que o povo de Deus não se esqueça dos mistérios do 
passado, das conversões por causa dos castigos sofri-

dos, recordando que Deus é o rochedo do qual brota 
a água no deserto diante dos lábios, línguas e corações 
enganadores que rompiam a Aliança. Porém, Deus per-
maneceu benigno, compassivo, fiel à sua Aliança com 
o povo, perdoava os pecados, tropeços e falhas. É esta 
remissão do evangelista João hoje: como Moisés elevou 
a serpente de bronze, o Filho do Homem será levantado. 
Como outrora os que olhavam a serpente viam e sentiam 
a ação divina, atualmente, os que crerem no Crucificado 
terão a Vida Eterna. A salvação! Porque Deus amou tanto 
a humanidade que a ela enviou seu Filho Unigênito para 
que todos os que nele crerem tenham a vida eterna. O 
Filho foi enviado pelo Pai para que a humanidade seja 
salva por Ele da morte e possa viver plenamente. 

João percebeu o alcance dos atos de Jesus e os 
apresenta para que possamos, como ele, fazer a ex-
periência espiritual que transforme nossas vidas à luz 
da vida e do proceder de Jesus, o Filho do Homem, o 
Filho Unigênito. Na cruz, prova do ódio e da crueldade 
humana, João vislumbra a realidade emblemática da 
mansidão e do perdão do Nazareno. Realiza, pela sua 
firmeza em Deus, o que o homem jamais conseguiria 
isolado de Deus. É a esta experiência que a Igreja con-
vida a todos os batizados, para que, fazendo parte dela, 
vivam a vida de Deus, de modo que a vida humana per-
maneça iluminada, refletindo a imagem e semelhança 
do próprio Deus em todas as relações recíprocas.

Celebramos esta festa litúrgica acolhendo o Supe-
rior Provincial que, com sua palavra e atitude, mostrou 
estar ao nosso lado, como aquele que participa da 
mesma missão que recebemos, guiando-nos com seus 
referenciais seguros e indicadores decisivos para que 
prossigamos animados pelo nosso caminho, sabendo 
que deveremos discernir os meios e as ações de ensino, 
pesquisa e extensão. Seguiremos sempre em frente, 
com espírito renovado e vontade de ajudar a todas as 
pessoas com quem partilharmos a vida, a existência, o 
trabalho e o esforço. 

Assim fizeram Inácio e Sabóia; que o mesmo seja rea-
lizado por nossa comunidade universitária. Amém.  ❒ 



18

VOZ DO 
PRESIDENTE

Pronunciamento por 

ocasião da visita do 

Provincial ao Centro 

Universitário da FEI.

São Bernardo do Campo,

14 de setembro de 2009.

Pe. Theodoro Paulo 
Severino Peters, S.J., 

Presidente da FEI

É sempre motivadora a acolhida pela comunidade 
universitária da visita oficial do Provincial da Com-
panhia de Jesus, no exercício de sua autoridade, para 
conhecimento de nossas atividades e consequente 
confirmação da missão recebida por todos nas diversas 
atividades delegadas. 

É do conhecimento de todos a deliberação dos 
primeiros padres liderados pelo fundador da Compa-
nhia de Jesus, Inácio de Loyola, na institucionalização da 
vontade de ajudar da melhor maneira possível a todas 
as pessoas a descobrirem seus talentos, configurarem 
seus projetos de vida, para realizarem o serviço da 
melhor qualidade em prol de toda humanidade. Eram 
poucos e foram enviados em missões a diversas partes 
do mundo, em diálogo com todas as culturas para 
anunciarem a verdade do evangelho, com a mesma 
sintonia que Jesus de Nazaré vivia com o Pai que o 
enviara em missão. 

Cedo os companheiros perceberam que, para 
receber e exercer suas missões, seria necessário manter 
grande disponibilidade e criar uma base institucional a 
fim de que a semente da palavra pudesse ser acolhida 
para germinar e frutificar. Ainda vivo na Terra, Inácio 

foi surpreendido pela criação de colégios para educar 
a juventude e formar a elite cristã para melhorar a 
sociedade. Desde a fundação, a Companhia de Jesus 
quis aplicar a espiritualidade inaciana contribuindo 
para que cada pessoa se tornasse contemplativa na 
ação. E a contemplação do mistério de Deus, fruto da fé 
como serviço, exigiria a promoção da justiça em todas 
as atividades, ações e projetos. 

Inácio desenvolveu o relacionamento necessário 
entre as pessoas para que a vontade de Deus fosse 
reconhecida e pudesse ser realizada pela vontade hu-
mana esclarecida. O relacionamento entre o superior 
e cada religioso individualmente e com cada comuni-
dade ou atividade apostólica visava, assim, articular o 
poder da autoridade constituída (a ser exercida como 
serviço em nome do Deus ao qual os religiosos se 
consagram na vida e no serviço) com a sabedoria de 
cada pessoa colocada a serviço do bem comum de 
toda a humanidade.

Devemos articular poder e sabedoria para encontrar 
a vontade de Deus a ser desenvolvida e seguida em 
cada situação concreta e única, na qual se encontram 
os destinatários do serviço a ser oferecido. Os séculos 

Pe. Ednardo Serafim de Sousa, S.J. Pe. Theodoro P. S. Peters, S.J. Prof. Dr. Marcio Rillo



19

VOZ DO 
PRESIDENTE

passaram, a história acumula experiências de sucessos 
e de fracassos e, hoje, as exigências contínuas de acer-
tar decisões pessoais e institucionais com o objetivo 
de afinar o discernimento dos verdadeiros valores e 
finalidades, nos convidam ao trabalho em redes de 
colaboração para que as sinergias se desenvolvam 
tornando mais eficiente o efeito multiplicador das 
ações e inovações. Ao mesmo tempo, somos instados 
a ultrapassar fronteiras, a superar limites. 

Inácio falava, em latim, “magis”, o que mais ajuda; 
Sabóia expressava “o que falta me atormenta”, como 
quem dizia “não me contento com o conseguido, sou 
motivado pelo futuro a ser construído”; nós afirmamos 
a busca contínua da melhor qualidade. Os indicadores 
são necessários; porém, nossa corrida não parará jamais. 
A “gincana” na qual estamos envolvidos ultrapassa os 
decênios institucionais já vividos e lança-nos para um 
futuro inalcançável. 

Como estes critérios constitutivos da vida e missão da 
Companhia de Jesus devem nortear nosso dia a dia é o 
tema de nossos encontros. Cada um de nós desenvolve 
seus talentos e possibilidades, cada um de nós, com sua 

individualidade, adere a um corpo vivo irradiador de vida, 
uma instituição bem qualificada radiando qualidade na 
interlocução com todos os seus segmentos internos e 
externos. É vital que a comunidade seja bem reconhecida 
na sociedade na qual está inserida; é nevrálgica, igual-
mente, a sua percepção pelos componentes em todos 
os níveis de sua comunidade interna. A sinergia para fora 
e para dentro, externa e interna, é a razão dos fundadores 
e dos consolidadores desta instituição carregarem a 
bandeira da formação e da educação da juventude e 
de cada um dos que aceitaram conosco avançar nesta 
aventura do “magis”, das fronteiras e limites do conhe-
cimento e da virtude, na certeza de que construímos 
juntos a santidade prazerosa do dever bem feito  a  ser 
cumprido continuamente. 

O Superior Provincial é fiador deste engajamento 
entre a finalidade da instituição e o exercício de sua 
finalidade de ensino pesquisa e extensão social e 
comunitária. Com muita esperança, esta comunidade 
aguarda sua palavra orientadora para confirmar o exer-
cício de sua missão, recebida com entusiasmo e levada 
com laboriosa ufania.  ❒ 

“As mesmas razões que levam a aceitar colégios e a ter neles aulas públicas para edificar na doutrina e na vida, 
não somente os Nossos, mais ainda os que não pertencem à Companhia poderão nos induzir a assumir o encargo 
das Universidades. O fruto difundido por meio delas será mais universal tanto pelas matérias que ensinam, pelas 
pessoas que as frequentam e pelos graus que conferem. Assim poderão transmitir com autoridade o que nelas 
aprenderam, para a maior glória de Deus Nosso Senhor.”

                                                                 S. Inácio de Loyola, Constituições dos Jesuítas, n. 440

✻   ✻   ✻  ✻   ✻

“É importante que em uma Universidade Católica não se aprenda só a preparação para uma profissão. Uma 
Universidade é algo mais que uma escola profissional na qual se estuda física, sociologia, química ... é muito 
importante uma boa formação profissional. Mas se for só isso não seria mais que um prédio de escola profissional 
diferente. Uma Universidade tem de ter como fundamento a construção de uma interpretação válida da existên-
cia humana. À luz desse fundamento, podemos ver o lugar que ocupa cada uma das ciências como também a 
nossa fé cristã. Ela deve estar presente em alto nível intelectual.” 

Cardeal Ratzinger - entrevista aos jornalistas - 30.11.2002



20

OS JESUÍTAS 
HOJE

Entrevista com o
Pe. Adolfo Nicolás,

Superior da
Companhia de Jesus.

O superior-geral da Companhia de Jesus, Pe. Adolfo 
Nicolás, S.J., visitou, entre os dias 30 de janeiro e 7 de 
fevereiro, a Província Jesuíta da Califórnia, nos Estados 
Unidos, por ocasião do seu 100º aniversário. Durante 
os nove dias, visitou 11 cidades e 30 locais diferentes, 
falando com uma ampla variedade de grupos, além 
de conceder uma grande coletiva de imprensa, no 
dia 4 de fevereiro, para os representantes dos meios 
de comunicação católicos, na Universidade de San 
Francisco (USF). 

A coletiva ocorreu após a missa celebrada na Igreja 
de Santo Inácio e o almoço com quatro estudantes 
do St. Ignatius College Preparatory e outros quatro da 
USF. As questões foram enviadas previamente pelos 
jornalistas católicos locais, para permitir que Nicolás 
tivesse tempo para preparar suas respostas.

O provincial jesuíta da Califórnia, Pe. John McGarry, 
fez a abertura do evento, afirmando que a visita do Pe. 
Nicolás “elevou nosso espírito, ampliou nossa visão, 
aprofundou nossa fé e o nosso compromisso com Cristo 
e com a Companhia de Jesus, assim como com o nosso 
serviço à Igreja e ao mundo”.

Nesta entrevista, que perpassa diversos temas 
relevantes da conjuntura atual, Nicolás aborda a im-
portância dos leigos para os jesuítas e para a Igreja, o 
papel da educação superior e os grandes desafios da 
cultura contemporânea para uma formação integral 
das pessoas.

A entrevista1 foi publicada na íntegra no sítio da 
Província da Califórnia. A tradução é de Moisés Sbarde-
lotto, pelo Instituto Humanitas, Unisinos.

Quais são os maiores desafios e oportunidades na 
parceria leigos-jesuítas em um futuro próximo? O que 
o senhor fará para promover esse movimento?

Adolfo Nicolás: Uma das experiências mais en-
corajadoras que estou tendo na Califórnia é ver um 
maravilhoso treinamento profissional que envolve 
coração e mente entre as equipes de leigos que estão 
trabalhando conosco nas universidades, escolas e 
paróquias. Em resposta a sua pergunta, quais são as 
oportunidades? Eu diria todas – tudo está em aberto. Se 
temos essa qualidade de colaboração, então creio que 

1  Um vídeo da coletiva e da 
missa está disponível no link 
http://www.siprep.org/Nicolas 
(em inglês).



21

OS JESUÍTAS 
HOJE

a nossa missão 
se expande imen-
samente.

Iniciar novas 
aventuras com 
os leigos, ape-
sar do pequeno 
número de jesuí-
tas, é uma possi-
bilidade realista. 
E s t o u  d e s c o -
brindo pessoas 
muito ávidas por 
comprometer 

suas vidas com o serviço e com os ideais aos quais 
temos tentado nos comprometer. Nós, jesuítas, somos 
muito auxiliados, encorajados e apoiados [pelos leigos] 
não apenas em nossos ministérios, mas também para 
pensar a respeito de novas possibilidades. Isso tem 
sido muito encorajador.

O grande desafio que temos agora é este: como 
estruturamos essa colaboração? Precisamos de algum 
tipo de estrutura para termos grupos de leigos que 
compartilham a nossa visão e a nossa espiritualidade e 
que continuam se unindo a nós? Mesmo se o fizermos, 
gostaria que isso ocorresse com os leigos no centro, 
para que os jesuítas sozinhos não criem instituições 
para apoiar o nosso trabalho, mas trabalhem com os 
leigos como parceiros reais. De minha parte, eu farei 
tudo o que puder para apoiar as possibilidades signifi-
cativas que trarão mais criatividade à nossa missão e 
ao nosso trabalho.

Há questões sociais ou educacionais comuns que se 
colocam aos jovens sobre as quais a educação jesuíta 
deveria pensar com relação ao futuro?

Adolfo Nicolás: Sim. Penso que os desafios reais 
que enfrentamos não são desafios jesuítas. Temos 
os mesmos desafios que você e a sociedade têm. É 

aí onde os jovens e as instituições de ensino devem 
entrar e incorporar os planos e programas educacio-
nais das nossas instituições. Eles estão fazendo isso 
muito bem.

O que estou vendo na Califórnia é muito edificante. 
Inspirei-me muito com as duas escolas Cristo Rey com 
as quais tive contato. Esses são um dos programas 
mais criativos que eu já vi. Os colégios Cristo Rey são 
muito significativos não apenas porque respondem 
a prioridades que temos em termos de serviço apos-
tólico, mas também porque oferecem um programa 
realista e são imaginativos sem serem complicados. E 
eles podem se multiplicar. Eu escuto que os colégios 
Cristo Rey estão se multiplicando, e não necessaria-
mente com jesuítas, mas com outros grupos, e acho 
que esse é o ideal. Quanto mais pessoas se envolverem 
nesse tipo de serviço criativo que essas instituições 
realizam, melhor para as pessoas, que é o objetivo de 
todo tipo de serviço.

Outro plano interessante é ir ao encontro dos 
jovens onde eles estão como totalidade. Eu estou 
muito animado nesta manhã. Acabo de ter um en-
contro com pessoas muito importantes na direção 
das instituições de ensino daqui [estudantes do St. 
Ignatius College Preparatory e da USF]. Eles me con-
taram a respeito dos tipos de projetos que os levaram 
a diferentes partes do mundo para fazer com que 
experimentassem os desafios de como as pessoas 
vivem. Eles, então, fazem disso uma parte dos seus 
estudos. Isso é um indicador do ideal jesuíta de uma 
educação humanista que toca a pessoa como um 
todo. Envolve não apenas bons trabalhos em sala 
de aula com informações intelectuais, mas também 
uma educação do coração e da sensibilidade, das 
mãos e dos pés.

Esses são programas realistas que estão influen-
ciando os estudantes muito profundamente. No meu 
encontro com os estudantes, esse foi o ponto que 
mais se ressaltou. Eles sentem que essas experiências 
os estão mudando. É maravilhoso quando rapazes e 

Pe. Adolfo Nicolás, S.J.



22

OS JESUÍTAS 
HOJE

moças sentem que estão mudando. Essa é uma das 
coisas mais encorajadoras para um educador.

Com relação às vocações, quais as diferenças da 
ordem jesuíta hoje com relação a quando o senhor 
entrou? Qual o desafio para a Companhia de Jesus 
no sentido de promover vocações para as novas 
gerações?

Adolfo Nicolás: A Companhia de Jesus é diferente 
hoje com relação há 55 anos, quando eu entrei, assim 
como a Igreja é diferente e assim como o mundo é 
diferente. O mundo mudou imensamente nesses 55 
anos. Pensem nos Estados Unidos e em San Francisco. 
Eu passei por San Francisco em 1961. E vim hoje e 
está diferente. O Vaticano II levou a uma mudança 
tremenda, assim como todos os eventos pós-Concílio.  
Somos diferentes porque somos frutos e filhos dos 
nossos tempos e da nossa Igreja.

Ao mesmo tempo, os desafios continuam a ser 
os mesmos: como podemos ser fiéis e coerentes no 
seguimento de Cristo para responder aos desafios que 
Santo Inácio teve que enfrentar em seu próprio tempo, 
com relação ao discernimento, a olhar a realidade, 
servir e ajudar os outros a ser parte desse serviço? 
Continuamos sendo diferentes e, espero, continuare-
mos a mudar.

Estive lendo recentemente sobre o mestre budis-
ta mais importante da história japonesa, Dogen2. Ele 
escreve que a vida inteira é mudança. Olhem para as 
paisagens hoje, e amanhã elas estarão diferentes. Se 
tudo muda, por que resistimos à mudança? Ele diz 
que a mudança é a essência da vida. Eu me inclino 
a concordar com isso. Porém, espero que as nossas 
mudanças sejam criativas em um processo dinâmico, 
bem discernidas e bem analisadas, para que não ape-
nas mudemos sem direção. Como lemos ontem na 
Carta de Paulo aos Coríntios, precisamos mudar, mas 
com os nossos olhos em Cristo.

Ao visitar as nossas instituições de ensino, o senhor 
viu alguma coisa inovadora ou interessante que lhe dá 
esperanças para o futuro?

Adolfo Nicolás: Por meio das bolsas de estudo 
e de outras formas de auxílio, a USF fez um grande 
trabalho de abertura da universidade a pessoas com 
renda inferior a 30 mil dólares anuais, o que é algo 
difícil para uma universidade fazer para ajudar essa 
população. Isso, por si mesmo, modifica a instituição. 
Também faz com que seja mais fácil que os migrantes 
de primeira geração estudem, consigam um diploma 
universitário e modifiquem o padrão das suas famílias. 
Estou também entusiasmado ao ver que os estudantes 
norte-americanos se encontram e trabalham com pes-
soas de fora dos EUA.

Os centros Cristo Rey, que servem a populações que, 
de outra forma, não poderiam ir para a escola, permitem 
que os estudantes estudem de uma forma diferente, 
porque estão trabalhando um ou dois dias por semana. 
Eles estão vendo, ao mesmo tempo, o mundo dos livros 
e o mundo do trabalho real, assim como fazendo conta-
tos e mudando o espírito de seu local de trabalho.

Essas são respostas criativas a nossa necessidade de 
mudar de uma educação exclusiva e elitista para uma 
educação mais ampla. A educação da elite sempre será 
necessária e irá continuar, mas as escolas Cristo Rey 
abrem as mentes e iniciam um processo de cooperação 
que enriquece a todos nós.

A educação real não ocorre apenas na sala de 
aula ou na capela. A educação real acontece em todo 
o campus e por meio de atividades externas. Levar 
a educação a uma perspectiva mais ampla é uma 
forma de expressar a espiritualidade inaciana como 
pedagogia. Isso nos permite ver como Deus trabalha 
na vida e permite que as pessoas cresçam por meio 
desses encontros. Incorporar tudo isso na educação é 
um processo muito criativo que eu vejo acontecendo, 
pelo menos na Califórnia.

2  Dogen Zenju (1200-
1253), também conhe-
cido como Dogen Ki-
gen ou Eihei Dogen, 
foi mestre zen-budista 
japonês nascido em 
Kyoto. Dogen fundou 
a escola Soto de Zen. 
Foi uma figura religiosa 
proeminente em seu 
tempo, bem como um 
filósofo importante. 
Dogen é mais conhe-
cido pelo seu Tesouro 
do Olho do Dharma 
Verdadeiro, ou Shobo-
genzo, uma coleção de 
95 fascículos relaciona-
dos à prática budista e 
à iluminação. 



23

OS JESUÍTAS 
HOJE

Qual parte do mundo, mais do que qualquer outra, 
apresenta o maior potencial para dar forma ao futuro 
da Companhia?

Adolfo Nicolás: Depende de qual área você se 
refere. Por exemplo, na educação superior, certa-
mente os EUA apresentam um grande potencial. Nos 
EUA, muitas coisas estão acontecendo, boas, ruins e 
intermediárias. Há juventude, frescor, riscos sendo as-
sumidos e uma abundância de recursos que tornam 
os EUA uma parte do mundo muito criativa.

Mas eu hesitaria em dizer que os EUA apresentam 
a maior influência em toda a parte. A Índia tem muito 
a oferecer em termos de tradição e de profundidade 
desde outras perspectivas. A África tem muito a ofere-
cer, aspectos que nós nem mencionamos em termos 
de cultura e de integração da pessoa. A Ásia oriental 
também tem muitas possibilidades. Diferentes partes 
do mundo contribuem com diferentes coisas.

Um dos objetivos de uma visita como esta à 
Califórnia é conseguir descobrir quais são os pontos 
fortes e fracos de cada área. Os pontos fortes podem 
ser uma ajuda para o resto do mundo. Aqueles entre 
nós que estão em Roma precisam saber o que está 
acontecendo para que esse intercâmbio possa ser 
mais rico e mais produtivo.

Eu hesitaria em dizer que a parte dominante é os 
EUA ou a China ou a África. Em algumas áreas, sim; 
em outras, não. Deus trabalha livremente. Ele não me 
consulta.

Como a Companhia de Jesus responde às mudan-
ças climáticas?

Adolfo Nicolás: Há muito mais respostas do que 
eu pensava quando vi essa questão pela primeira vez. 
Eu perguntei a um companheiro que sabe disso, e 
ele me deu duas páginas de coisas que estão acon-
tecendo.

Vivemos em um mundo em pedaços. Muitas pes-
soas têm publicado coisas a respeito da desertificação, 
das enchentes e das mudanças climáticas. Outros 
estão trabalhando no sul da Ásia na educação e na 
mobilização de dois milhões de estudantes em ações 
locais voltadas para o meio ambiente. Em 2008, 150 
oficinas ocorreram no sul da Ásia.

Nas Filipinas, nós patrocinamos o Instituto de Ciên-
cias Ambientais para a Mudança Social. O padre encar-
regado está trabalhando com as mudanças climáticas 
e seus efeitos no país, como a desertificação.

Em Munique, temos o Projeto de Mudanças 
Climáticas e Justiça. Na Colômbia, dirigimos o Instituto 
Mayor Campesino, que oferece treinamento em agri-
cultura e outras áreas. Nos EUA, temos o Earth Healing, 
liderado pelo Pe. Al Fritsch, S.J., que disponibiliza uma 
página na Internet com reflexões diárias com mais de 
10 milhões de visitantes desde 2004. Na África, temos 
o Centro de Treinamento Agrícola Kasisi. Em todos os 
continentes, temos pessoas que estão envolvidas e 
trabalhando com esse tema.

Obviamente, esse é um desafio. Meu assistente 
nesse assunto também indica que enfrentamos os 
desafios do crescimento da conscientização e da 
divulgação de informações erradas e preconceitos. 
Ambos caminham juntos. Temos que pedir que as 
universidades e os cientistas jesuítas estabeleçam 
uma plataforma com sólidos fundamentos científicos. 
As universidades jesuítas precisam apoiar as novas 
redes sociais enquanto aprendem com outras redes 
e campanhas.

Temos que desenvolver uma espiritualidade que 
leve a sério a criação. Não é apenas uma questão de 
necessidade de sobrevivência e de necessidade de 
oxigênio. Precisamos nos questionar sobre como 
entramos e nos harmonizamos com o nosso meio am-
biente. Nesse sentido, o Japão é muito mais consciente 
do que nós com relação ao significado da natureza. 
Minha recomendação vem do Mestre Dogen, que eu 



24

OS JESUÍTAS 
HOJE

citei antes: sempre que você tiver uma crise, vá para a 
natureza, e a natureza irá ajudá-lo a superá-la. Há uma 
sabedoria do universo trabalhando por meio da na-
tureza, uma sabedoria de que nós temos necessidade. 
A natureza pode nos curar e nos aliviar, e também nos 
dar sabedoria.

Além disso – e isto surgiu em nossa última Con-
gregação Geral –, precisamos repensar a nossa forma de 
vida mesmo dentro da nossa comunidade. Somos uma 
pequena porcentagem do mundo, mas precisamos 
simplificar nossas vidas. Parte do problema é que nós 
nos acostumamos a uma forma de vida que é muito 
prejudicial e não-sustentável. O nível de vida dos EUA 
não pode se tornar universal, ele não é sustentável. Se 
os chineses gastassem tanta energia quanto os norte-
americanos, o mundo entraria em colapso muito rapi-
damente. Temos que abrir mão de muitos dos nossos 
privilégios e vantagens para que toda a Terra se torne 
mais humana, mais justamente organizada e, ao mesmo 
tempo, mais sustentável, para que a natureza possa 
continuar a ser a nossa irmã e o nosso apoio.

As instituições de ensino jesuítas hoje convidam 
os estudantes a ser “contraculturais” (ou a “nadar 
contra a corrente”). Que aspectos da cultura mais 
ameaçam, e como as instituições jesuítas preparam 
os estudantes para um mundo que busca despojá-los 
de dignidade?

Adolfo Nicolás: Isso é algo que afeta o Japão, a 
Europa e a América de uma forma semelhante. Eu acho 
que os pontos em que todos nós, não apenas os estu-
dantes, temos de ser “contraculturais” envolvem o culto 
ao sucesso. O sucesso é a maior tentação que temos. 
Nós, jesuítas, temos essa tentação. Cerca de 80% ou mais 
dos seres humanos não têm sucesso e experimentam o 
fracasso no casamento ou no trabalho ou na educação 
de seus filhos. Quando grande parte das pessoas do 
mundo fracassam ao cultivar o sucesso, vê-se que isso 
não é muito humano.

Eu penso que temos que reduzir a mentalidade 
do sucesso. Teremos sucesso muitas vezes em muitas 
coisas, mas devemos ser muito livres com relação 
a esse sucesso. O sucesso nunca deveria ser um 
princípio para a competição. Isso é perigoso para 
todos nós. Nossos estudantes podem aceitar todos 
os valores [que ensinamos em nossas instituições], 
mas, no momento em que saírem das escolas ou das 
universidades, se cultuam o sucesso, irão esquecer 
todo o resto.

Às vezes, nas escolas mais elitistas que tivemos 
no passado, demos uma dupla mensagem sem nos 
darmos conta. Dissemos aos estudantes que fossem 
homens para os outros, mas, por meio do sistema, dis-
semos para eles correrem mais rápido do que os outros, 
pois de outra forma não chegariam ao final. Essas duas 
mensagens não convivem muito bem. Quando uma 
crise surgir, eles irão se lembrar da mensagem de cor-
rer mais rápido.

Outro valor cultural que deve ser desafiado é o 
viver com pressa. Vivemos em um mundo repleto 
de fast food, relacionamentos rápidos, aprendizado 
rápido, casamentos rápidos e divórcios rápidos. Tudo 
isso ameaça a capacidade humana de crescer. O 
crescimento real não é rápido. As coisas reais não são 
rápidas. Mestre Dogen indica que, quando comemos 
uma boa comida, a ponto de, no meio da refeição, dizer 
“Nossa, isto é delicioso!”, então essa é uma experiência 
que nos prepara para a iluminação. É um momento não 
de pensamento, mas de pura sensação, quando você 
está aberto a qualquer coisa. As pessoas modernas 
não têm mais essa experiência. Não aproveitamos 
uma companhia silenciosa durante uma refeição. Se 
estamos com pressa, como poderemos mudar verda-
deiramente alguma coisa?

Outro valor que precisa ser desafiado – e talvez 
vocês estão mais em risco do que na Ásia, porque as 
democracias asiáticas não são tão democráticas – é a 
determinação de valores pela maioria de votos. Isso é 
algo perigoso. Os valores nunca nascem pela maioria 



25

OS JESUÍTAS 
HOJE

de votos. Os valores nascem do coração, do interior 
profundo, dos encontros com pessoas ou dos sofri-
mentos da vida. Se optarmos pela maioria de votos, 
então os valores rebaixam-se geração após geração, 
como experimentamos em muitos lugares. Esse é um 
valor cultural que deve ser desafiado.

No Ocidente, não apenas nos EUA, há uma falta 
de espaço para o silêncio, para a calma, para a rela-
ção pacífica e para a vida em conjunto nos bairros 
ou no centro da cidade. Tínhamos isso no passado, 
mas não temos mais. O espaço para o silêncio e a 
calma, o poder curador da calma e da paz é imenso, 
e o estamos perdendo. O único momento em que 
podemos ser curados é quando estamos dormindo, 
porque então não podemos falar. Mas mesmo isso 
está se tornando cada vez mais curto, exceto se eu 
me recusar a dormir menos. Precisamos de tempo 
para que o coração se recupere e possa se desen-
volver.

Também precisamos desafiar a importância 
esmagadora dada no Ocidente ao pensamento em 
comparação ao sentimento. O pensamento é muito 
importante, mas, no Ocidente, racionalizamo-lo a 
ponto de dizer que o pensamento é o melhor de to-
dos os valores. Eu não concordo. O coração é o mais 
importante. O coração envolve tanto o pensamento 
quanto o sentimento. O coração é um dos órgãos mais 
importantes para o conhecimento, e isso é afirmado 
pela neurobiologia moderna. O coração é um órgão do 
conhecimento conectado ao cérebro. Isso é algo que 
as pessoas mais antigas sabiam, mas nós perdemos 
esse conhecimento. Descartamos o coração dizendo: 
“É apenas sentimento”, e colocamos a mente acima 
do coração, e a natureza prática e a eficiência acima 
da compaixão e a amizade.

Em sua opinião, qual é o papel da educação supe-
rior jesuíta no mundo de hoje? O que significa hoje ser 
uma universidade jesuíta?

Adolfo Nicolás: A educação superior é um 
dos sistemas que a humanidade criou com grande 
sabedoria para garantir que a sociedade cresça de 
uma forma racional. Se a educação superior pode ser 
integrada com a pessoa como um todo, com toda a 
humanidade e com uma filosofia melhor, portanto 
esse é provavelmente um dos melhores serviços que 
a sociedade pode oferecer a si mesma.

A educação superior é fruto da sociedade que 
responde a suas próprias necessidades. A educação 
superior é absolutamente necessária para qualquer 
sociedade e ela oferece um serviço de discernimento, 
de racionalidade e de integração que será cada vez 
mais necessário. Não podemos deixar a sociedade nas 
mãos de improvisadores ou de pessoas que pensam 
apenas em termos de ganho político ou econômico. 
Precisamos de um lugar em que as pessoas possam 
pensar, aprender e crescer.

Em nosso encontro capitular no ano passado, 
houve uma grande insistência sobre a importância 
do que chamamos de apostolado intelectual. Pre-
cisamos estar presentes onde a educação superior 
está ocorrendo, onde as pessoas estão pensando, 
para que, nesse pensamento, haja uma integração de 
toda a realidade junto com uma abertura a Deus e à 
transcendência, que não pode ser limitada apenas a 
um fato científico.

Estou lendo agora um artigo que diz que o grande 
erro da filosofia ocidental começou com Aristóteles. 
Ele foi um cientista e teve uma filosofia da ciência 
muito boa. O problema é que ele aplicou essa ciência 
aos seres humanos, que têm liberdade, um coração 
e uma vontade. Você não pode aplicar os princípios 
da ciência física a um ser humano, que sempre está 
em processo e em crescimento. Isso reduz o escopo 
da pessoa. Temos que estar conscientes disso e estar 
presentes precisamente para dar o que Inácio deu, 
que foi coração a todo o processo de aprendizagem, 
de serviço e de ministério aos outros. ❒ 



26

OS JESUÍTAS 
HOJE

Pe. Paulo de Arruda 
D’Elboux, S.J. (1)

A Igreja se renova

O Vaticano II (1962-1965) motivou os cardeais e 
bispos do mundo inteiro a fazerem uma releitura da 
missão e imagem da Igreja Católica quando o século 
XX começava a declinar. O desejo do Papa João XXIII 
era bem expressivo: abrir as janelas da Igreja ao sopro 
do Espírito, voltar-se para o mundo que a cerca.

A primeira fase deveria ser a de uma profunda 
avaliação teológica. Nela ficaram evidentes as tensões 
existentes entre as tendências conservadoras e progres-
sistas que encontravam respaldos nas pastorais e posicio-
namentos nos mais diversos bolsões da evangelização, 
como a Teologia da Libertação gestada no Terceiro Mun-
do e acalentada de modo especial na América Latina. Os 
encontros episcopais que se seguiram em Medelín (1968) 
e Puebla (1979) refletem muito bem o clima e jogo das 
tensões existentes na tentativa de conciliar a doutrina e 
a pastoral entre os povos subdesenvolvidos tendo em 
vista a propagação da fé e a defesa da justiça social.

As ideias-força tinham sua capilaridade não apenas 
entre os teólogos e analistas dos comportamentos 
sociais. Atingiam as grandes famílias religiosas que se 
inseriam nas periferias carentes e expostas ao confronto 
das diferenças e injustiças sociais.

Muitas delas abandonaram as obras tradicionais 
voltadas para a classe dominante e partiram para ativi-
dades assistenciais nas favelas e bairros populares, para 
as Comunidades de Base, engajando-se com os menos 
favorecidos.

As grandes comunidades esvaziam-se, as vocações 
diminuem. A vida religiosa como vivência dos votos 
de pobreza, castidade e obediência toma novas for-
mas de motivação tendo como referência o pobre, o 
marginalizado, sem voz e sem vez, sob as bênçãos de 
autoridades eclesiásticas dignas de admiração, respeito 
e muitas vezes à custa da própria vida.

O carisma de Pe. Pedro Arrupe 

A Companhia de Jesus não podia ficar à margem 
do processo inovador tendo em seu Superior Geral, o 
Pe. Pedro Arrupe, seu principal gestor.

Esse basco perspicaz e vigoroso trazia no coração 
as marcas das feridas causadas pela bomba atômica 
quando era missionário no Japão.

 A humanidade entrava em nova fase histórica: as 
estruturas dos relacionamentos de autoridade e poder 
estavam abaladas. Levantavam-se muros, introduziam-
se cortinas de ferro.

1  Assistente Religioso do Centro 
Universitário da FEI.



27

OS JESUÍTAS 
HOJE

Logo no início, ele teve a difícil tarefa de apaziguar 
e recompor a unidade da organização em relação às 
diretrizes do Concílio e às orientações específicas do 
Papa, amenizando as tensões dos jesuítas conserva-
dores resistentes ao Vaticano II, refreando os arroubos 
dos progressistas que ultrapassavam as fronteiras dos 
decretos conciliares e instruções papais.

A 32ª Congregação Geral, que convocou em 1973, 
resume no famoso Decreto 4º a decisão que define a 
prioridade da ação dos jesuítas expressa no binômio: 
o serviço da fé e a promoção da justiça. 

Começam a ser reformuladas as estruturas de 
formação dos candidatos à Companhia quanto aos 
estudos e experiências comunitárias, proporcionando 
maior conhecimento da realidade pelo contato com 
as comunidades carentes e os marginalizados. Os 
grandes colégios abrem-se para as famílias pobres e 
atividades assistenciais, deixando para um segundo 
plano a preocupação por um programa voltado para 
o sucesso nos vestibulares. 

São criadas novas frentes, como o Serviço de Aten-
dimento aos Refugiados, àquela multidão obrigada a 

emigrar entre as nações em busca da sobrevivência. 
É constituído um Fundo Social com a contribuição 
de todas Províncias, pessoalmente administrado pelo 
Superior Geral, para ajuda da Companhia em casos de 
necessidades mais urgentes.

Uma solução vaticana

O carisma e liderança de Arrupe deram à Compa-
nhia dinamismo e audácia para participar dos desafios 
provocados por uma sociedade secularizada cada 
vez mais distante dos valores pelos quais Jesus Cristo 
entregou a vida. 

No auge das atividades, em 1981, quando voltava 
de uma visita à Ásia é surpreendido por uma trombose 
que o imobilizou e o deixou sem condições de con-
tinuar exercendo a função de Superior Geral.

Como esse cargo é vitalício na Companhia, o Papa, 
não aceitou sua renúncia mas servindo-se do que as 
Constituições da Ordem lhe conferem, nomeou um 
Delegado Pontifício que tinha por missão, além de ser 
responsável pelo governo ordinário da Companhia 
que exerceu por três anos, preparar e convocar a 33ª 
Congregação Geral. Em 1983, reuniam-se em Roma 
os Superiores e Delegados das Províncias de todo o 
mundo quando foi aceita a renúncia do Pe. Arrupe e 
eleito como sucessor, o Pe. Peter-Hans Kolvenbach.

No texto de despedida dizia: “Hoje, mais do que 
nunca, eu me sinto nas mãos de Deus. Sempre desejei 
isso em toda a minha vida, desde quando jovem e é o 
que continuo querendo. Há uma diferença: hoje, toda 
a iniciativa vem do Senhor. Confesso que sentir-me 
em suas mãos é uma experiência profunda.” Veio a 
falecer em 1991.

Um generalato holandês 

Ao contrário do furacão Arrupe, enriquecido pelas 
características do povo basco, Pe. Kolvenbach, além da 
índole própria dos que se originam dos Países Baixos, Pe. Pedro Arrupe, S.J.



28

OS JESUÍTAS 
HOJE

tinha o perfil do intelectual influenciado pela cultura 
do mundo oriental, ao qual dedicou boa parte da vida 
como professor, tendo também exercido o cargo de 
Superior em regiões de conflito com extraordinária 
habilidade conciliadora. 

Essas qualidades foram paulatinamente transferidas 
à forma de exercer sua autoridade, desempenhando 
suas funções como um verdadeiro peregrino, com-
pondo forças, apaziguando tensões, administrando 
com equilíbrio e bom senso o valioso legado religioso 
e social deixado pelo seu antecessor.

Quando convocou a 34ª Congregação Geral para 
1995, tinha pelo menos dois temas a serem propostos 
aos padres congregados. O primeiro, definir qual a 
identidade e missão da Companhia de Jesus no mundo 
atual tendo como referencial tudo o que fora apontado 
nas Congregações anteriores, sobretudo na 32ª e seu 
Decreto 4º. O segundo, fazer a necessária adaptação 
das Constituições escritas por Santo Inácio às exigências 
canônicas atualizadas pela Igreja.

Sem grandes novidades, foram confirmados os 

Decretos das Congregações, sobretudo na defesa da 
fé, promoção da justiça e, nesse contexto, as exigências 
da vida religiosa. 

No que se referia à missão, desenvolveu com muita 
ênfase a importância da colaboração dos leigos. Pela 
primeira vez, um decreto específico sobre a participa-
ção da mulher quebra a tradicional clausura jesuítica. 
O Decreto 4º é enriquecido com a estratégia da evan-
gelização através do diálogo com a cultura e abertura 
para o Ecumenismo.

Por outro lado, o mundo entrava em uma nova fase 
com a queda do muro de Berlim e a desagregação do 
Império Soviético. O neoliberalismo marcava as linhas 
das gestões internacionais e a secularização relativizava 
os comportamentos morais e religiosos.

Nessa Congregação, percebeu-se a dificuldade de 
se manter a rígida estrutura de governo centralizada no 
poder monárquico exercido pelo Superior Geral com 
os Provinciais. A diminuição dos efetivos, a participação 
dos leigos, a necessária agilidade e rapidez de decisões 
foram pontos que os padres congregados confiaram à 
consideração do Pe. Geral. 

Os resultados não demoraram. As Conferências 
de Provinciais regionais se fortaleceram, foram criadas 
comissões e grupos de trabalho, novas frentes de ação 
apostólica.

 Nessa Congregação, o Pe. Kolvenbach praticamente 
completava sua missão, de certa forma coincidindo com 
o ocaso progressivo de João Paulo II.

Encerrava-se também uma fase da Igreja com a 
eleição de Bento XVI, em 2005.

Novos tempos, novos rumos

O Pe. Kolvenbach, em carta dirigida a toda a Com-
panhia em 2006, justificava ser o momento de convocar 
uma Congregação Geral. Além dos assuntos pendentes, 
comentava que depois das consultas de praxe, estava 
autorizado a apresentar sua renúncia. Se fosse aprovada, 
implicaria na eleição do novo Geral. 

Pe. Peter-Hans Kolvenbach, S.J.



29

OS JESUÍTAS 
HOJE

No inicio de 2008 reunia-se a 35ª Congregação 
Geral, que aprovou a renuncia do Pe. Kolvenbach e 
elegeu como novo Geral, o Pe. Adolfo Nicolás, de 71 
anos, da mesma região do Pe. Arrupe.

 Pe. Nicolás teve sua formação religiosa e atividades 
de professor e Superior voltados para a Ásia, tendo 
vivido por muito tempo no Japão. 

Ao ser eleito, cabia-lhe a tarefa de responder ao 
pedido que Bento XVI fez aos padres congregados: “a 
fidelidade plena dos jesuítas ao carisma originário no 
contexto eclesial e social que se caracteriza o Terceiro 
Milênio”.

Na prática, o trabalho da Congregação foi facilitado 
pelo que a 34ª tinha produzido e ainda estava muito 
vivo na ação da Companhia. Alguns pontos neces-
sitavam ser enfatizados como um fogo que acende 
outros fogos.

Era preciso atender ao pedido do Papa: reviver o 
carisma da Companhia, partir para os desafios de fron-
teiras, vivenciar o espírito com uma visão universal, sem 
fronteiras, dando continuidade à colaboração mútua e 

a participação dos leigos na missão já apontada na 34ª 
Congregação Geral.

As instâncias que vinham intensificando suas 
atividades começaram a rever seus planejamentos 
articulando as reuniões regionais e interprovinciais.

A Conferência dos Provinciais da América Latina 
– CPAL – foi constituída pelo Pe. Kolvenbach em no-
vembro de 1999, com sede no Rio de Janeiro. Cabe-lhe 
a tarefa de pôr em prática as orientações recebidas e 
elaborar um projeto participativo da ação apostólica a 
ser aprovado pelo Pe. Geral. 

Diante dos problemas que afetam o continente, 
da redução dos efetivos, da participação dos leigos na 
missão e da necessidade de uma forma de gestão mais 
atualizada, é orientação da Companhia que sejam rede-
senhadas as atuais estruturas de governo, atividades e 
obras provinciais, preservando-se o que determinam as 
Constituições, Normas Complementares e as orientações 
das últimas Congregações Gerais. 

A Província do Brasil Centro-Leste 

A Província Jesuíta do Brasil Centro-Leste abrange 
os Estados de Tocantins, Goiás, Minas Gerais, Rio de 
Janeiro, São Paulo e o Distrito Federal, com 197 jesuítas 
entre sacerdotes, irmãos e estudantes, distribuídos em 
17 comunidades. Entre as atividades, destacam-se as 
três instituições de Ensino Superior (PUC-Rio, FEI-SP 
e FAJE-BH), os 6 colégios e uma Escola Técnica de 
Eletrônica, os Centros de Formação Religiosa e Retiros 
(Itaici, São Paulo, Rio de Janeiro, Goiânia, Brasília), a 
Editora Loyola, o Pátio do Colégio, além de várias 
residências e paróquias.

O responsável pela Província é escolhido pelo Padre 
Geral através de lista tríplice. Seu mandato não é supe-
rior a seis anos. Tem seu escritório na Cúria Provincial, 
no Rio de Janeiro. Compete-lhe manter anualmente 
contato pessoal com as comunidades e jesuítas, além 
de dar continuidade à execução e revisão periódica do 
Plano Apostólico que norteia as atividades e obras.

Pe. Adolfo Nicolás, S.J.



30

OS JESUÍTAS 
HOJE

Depois de três anos em um processo que envolveu 
a participação de todos os jesuítas e leigos responsáveis 
das diversas áreas e atividades, em 12 de junho de 
2009, o Pe. Adolfo Nicolás, Superior Geral, aprovou o 
“Plano Apostólico da Provincia do Brasil Centro-Leste 
2008-2014”.

O Plano Apostólico da Província

Deixando as contextualizações sociológicas e 
considerações teológicas, o Plano foi elaborado como 
instrumento e marco referencial das atividades, inicia-
tivas e obras frente aos desafios da região em que se 
encontra a Província dentro da forma do proceder da 
Companhia, com uma visão universal e colaboração 
sem fronteiras.

Diferente dos anteriores, foi coordenado, elaborado, 
redigido e apropriado com a colaboração dos leigos 
(ou mais exatamente, os não-jesuítas) com responsabi-
lidade na missão.

Não poderia ser diferente. Em 1950, a Companhia 
de Jesus tinha um contingente em torno de 35 mil 
membros e a Província Centro-Leste contava com 
mais de 400 jesuítas. Nestes cinquenta anos surgiram 
novas obras, abriram-se novas frentes. No entanto, as 
estatísticas de 2008 apontam para um total de 18.815 
jesuítas em todo mundo e, na Província, eles não 
chegam a 200.

A participação dos leigos não significa a pura substi-
tuição dos jesuítas. A 34ª Congregação Geral referenda 
a ascensão do novo sujeito apostólico enfatizado no 
Concílio Vaticano 2: a missão evangelizadora não é 
exclusividade de clérigos e pessoas consagradas. Deve 
ser assumida por leigos que, pelo batismo, recebem 
uma missão que lhes é própria.

Nesse sentido, a Companhia preocupa-se com a 
seleção e formação de quadros de colaboradores que 
se identifiquem com seu modo de proceder que tem 
como inspiração e fundamento o que Santo Inácio de 
Loyola desenvolve nos Exercícios Espirituais.

O Plano concentra a ação em seis áreas (ou linhas) 
a serem articuladas entre si:
1. Juventude e vocações
2. Educação Básica
3. Apostolado Intelectual e Ensino Superior
4. Apostolado Social e Educação Popular
5. Apostolado Paroquial
6. Espiritualidade

Essa ação deve obedecer a alguns princípios como 
pré-requisitos da eficiência e identidade:
1. Explicitação e fortalecimento do carisma inaciano 

através do modo de ser e proceder, que tem como 
característica o discernimento pessoal, comunitário 
e institucional; 

2. O serviço da fé é indissociável da promoção da 
justiça, como também da preservação do meio 
ambiente; 

3. Abertura e diálogo permanente com a cultura 
pelo conhecimento profundo da realidade e dos 
problemas; 

4. Trabalho apostólico em rede: transpor as fronteiras, 
abrir-se para colaboração e para as modernas for-
mas de gestão; 

5. Colaboração com os outros: agregar riquezas e 
experiências; 

6. Sentido eclesial: identidade com a missão da 
Igreja.

A seguir, foram selecionadas como prioridades: 
1. A formação de lideranças para a missão e inserção 

responsável e comprometida na sociedade; 
2. Reforçar e tornar visível a identidade inaciana e 

jesuíta das obras e ações apostólicas; 
3. Articulação do trabalho com a juventude nas diver-

sas obras; 
4. Fortalecimento da presença e do trabalho apos-

tólico no meio dos empobrecidos a serviço da fé e 
promoção da justiça; 

5. A participação efetiva e qualificada na reflexão sobre 



31

OS JESUÍTAS 
HOJE

os temas candentes debatidos no pensamento 
contemporâneo que configuram a sociedade e a 
cultura;

6. A gestão articulada, responsável e eficaz de acordo 
com o modo de proceder da Companhia em coe-
rência com as orientações do Plano.

Em cada uma das prioridades são apontados os 
respectivos objetivos, estratégias e metas operacionais 
a partir dos elementos e recursos de cada área.

Conclusão

Sabemos que a elaboração de um plano ou a re-
dação de um projeto tem a dimensão estática do que 
se recolheu e que, no momento, parece como o mais 
acertado para alcançar os objetivos desejados. 

No entanto, o cumprimento das metas e a uti-
lização das estratégias implicam ajustes e correções 
periódicas para garantia da continuidade do processo 
e para que ele não fique apenas no papel.

Esta é a fase em que se exige maior empenho do 
Provincial como gestor principal, para que em 2014 
o Plano Apostólico da Província se encontre naquele 
patamar de execução compatível com os esforços 
despendidos dentro dos limites humanos.

Na verdade, é preciso lembrar de que este Plano 
faz parte de um Projeto da Companhia bem mais 
abrangente para envolvimento paulatino das provín-
cias do Brasil e dos outros países da América Latina.

Como ocorreu em Medelín e Puebla, esse Plano 
Apostólico da Província do Brasil Centro-Leste iden-
tifica-se com as preocupações da Igreja da América 
Latina, expressas no Encontro de Aparecida, dando 
uma contribuição substancial para a evangelização.

Tem o mesmo horizonte do olhar do fundador, 
Santo Inácio, em uma das meditações dos Exercícios 
Espirituais: colocar-se em disponibilidade generosa 
para o serviço do Reino onde houver maior neces-

sidade.  ❒



32

RELIGIÃO E 
CULTURA

32

Em primeiro lugar, gostaria de agradecer o convite 
para participar da abertura da “Semana da Qualidade 
no Ensino, Pesquisa e Extensão”, aqui neste campus 
da FEI. Mesmo se, atualmente, em razão da minha 
missão, eu não estou engajado formalmente na vida 
acadêmica, ela não me é alheia, pois fui por anos 
professor e vice-diretor da Faculdade de Teologia na 
FAJE e professor da PUCCAMP, além de continuar, no 
presente, pesquisando o tema de minha especialização, 
a exegese bíblica e agora, em função da minha missão, 
também a história.

O tema que nos propomos desenvolver – “Contri-
buições do Pe. Antonio Vieira para um Centro Universi-
tário de Inspiração Inaciana” – pode parecer pretensioso. 
No entanto, nosso propósito é muito modesto, a saber: 
possibilitar um encontro entre um jesuíta – intelectual, 
grande orador e pregador, missionário do século XVII, 
que marcou sua época e continua a ser atual, cujo 
quarto centenário de nascimento comemoramos o 
ano passado – com as características próprias de uma 
Instituição de Ensino Superior inaciana ou de inspiração 
inaciana. E como ninguém sai imune ou indiferente de 

CONTRIBUIÇÕES DO PE. ANTONIO 
VIEIRA PARA UM CENTRO 

UNIVERSITÁRIO DE
INSPIRAÇÃO INACIANA

Pe. Carlos Contieri, S. J.
Diretor do Páteo do Colégio

Palestra proferida na 

Semana da Qualidade do 

Centro Universitário da FEI, 

02 de fevereiro de 2009.



33

RELIGIÃO E 
CULTURA

33

um encontro, será necessário permitir que este fato 
nos provoque, questione, inspire, renove... Para tanto, 
na minha exposição, procederei da seguinte maneira: 
exporei alguns traços históricos e característicos do En-
sino Superior da Companhia de Jesus, tendo como base 
uma alocução do Pe. Kolvenbach, então Geral da Com-
panhia de Jesus, feita em Roma em 2001; em seguida, 
uma apresentação sumária do Pe. Antonio Vieira com o 
que poderíamos chamar do “centro integrador” de toda 
a sua vida e atividade e, por fim, tiraremos umas breves 
conclusões. Estou convencido que um bom professor 
não é aquele que sabe tudo (saber tudo se oporia ao 
conhecimento, pois a “douta ignorância” é o princípio 
do saber) ou diz tudo, mas o que é capaz de fazer boas 
perguntas e fazer pensar.

Nossa exposição, como tudo, será certamente pas-
sível de apreciação, por parte de alguns, e de crítica, por 
parte de outros. Ela não pretende unanimidade uma 
vez que todo empreendimento intelectual é um risco 
e aberto à crítica e ao dissenso.

Traços e exigências do Ensino Superior 
na Companhia de Jesus1

A educação, básica ou superior, é para a Companhia 
de Jesus um meio privilegiado para a realização de 
sua missão. O objetivo, não só da educação, mas de 
toda a atividade da Companhia, ontem e hoje, como 
o repetem as Constituições da mesma Companhia de 
Jesus, é “ajudar as almas” e “o maior serviço divino”. 
Tal objetivo é claramente apostólico, o que diferencia 
substancialmente uma instituição inaciana de outras.

Mesmo nascendo numa Universidade (Inácio e os 
primeiros companheiros se encontraram na Universi-
dade de Paris), será pouco a pouco que a Companhia 
sentir-se-á chamada a um ministério letrado. Logo 
depois do fervor inicial, princípio de um itinerário de 
conversão, Inácio cai na conta da necessidade de 
“aprender e ensinar”. Ele mesmo, na sua Autobiografia, 
dirá, referindo-se à experiência do tempo de sua conva-

lescência, que Deus o tratava como um mestre-escola 
ao seu aluno, ensinando-o (Aut., 8). A educação de Iná-
cio se realiza fora da Universidade – ele é um homem 
guerreiro, cavaleiro e não das letras. As várias derrotas 
irão conduzi-lo ao estudo2: a) a derrota “militar” em Pam-
plona vai fazê-lo experimentar Deus como Mestre que 
ensina; b) o propósito de seguir os passos de Jesus na 
Palestina fracassa; será devolvido de Veneza à Espanha; 
c) sem saber o que fazer, chegando em Barcelona, estu-
dou, por dois anos, gramática com muita diligência (Aut., 
54-56); d) foi aconselhado a “ouvir” filosofia e, para tanto, 
que fosse a Alcalá, o que ele fez, estudando quase ano 
e meio (Aut., 56-57); e) de Salamanca, perseguido pela 
Inquisição, decidiu ir a Paris estudar, onde encontrou 
os seus primeiros companheiros, entre os quais Pedro 
Fabro e Francisco Xavier.

Num primeiro momento, para a formação dos 
jesuítas a Companhia se contenta em aproveitar as 
estruturas universitárias já existentes (Coimbra, Pádua, 
Lovaina e Colônia). Em 1548, pouco antes da morte de S. 
Inácio (31 de Julho de 1556), a Companhia funda institui-
ções educativas tanto para a formação dos estudantes 
jesuítas como para os externos. A razão desta mudança 
foi a seguinte: “Inácio intuiu o formidável potencial 
apostólico da educação, e não vacilou em privilegiá-lo 
sobre os outros ministérios habituais”3. É importante 
notá-lo e insistir que, se Inácio introduziu o ensino 
como novo ministério, é porque ele foi “impulsionado 
pelo desejo de servir a sua Divina Majestade, como uma 
nova oblação de maior estima e valor. O compromisso 
da Companhia com o apostolado intelectual foi uma 
conseqüência do magis; o resultado da busca de um 
maior serviço apostólico através da inserção no mundo 
da cultura”4.

Vale, aqui, uma observação: como bem sinalizou 
o Pe. Kolvenbach, “a universidade tem suas próprias 
finalidades que não podem ser subordinadas a outros 
objetivos. É preciso respeitar a autonomia institucional, 
a liberdade acadêmica e salvaguardar os direitos da pes-
soa e da comunidade dentro das exigências da verdade 

1  Para a nossa exposição tomamos 
como base uma alocução do 
Pe. Kolvenbach: “Alocución 
em la Reunión Internacional 
sobre La Educación Superior 
de La Compañia de Jesús: La 
Compañia de Jesús a la luz 
Del carisma ignaciano [Roma, 
Monte Cucco, 27 de mayo de 
2001], in: Selección de Escritos 
del P. Peter-Hans Kolvenbach, 
1991 – 2007.

2  Cf. Kolvenbach, p. 312.
3  Kolvenbach, p. 312.
4  Id., p. 313.



34

RELIGIÃO E 
CULTURA

34

e do bem comum. Mas, uma universidade da Compa-
nhia persegue outros objetivos, mais além dos objetivos 
óbvios da mesma instituição. Em uma universidade 
católica, ou de inspiração cristã, sob a responsabilidade 
da Companhia de Jesus, não existe – não pode existir 
– incompatibilidade entre as finalidades próprias da 
universidade, e a inspiração cristã e inaciana que deve 
caracterizar toda instituição apostólica da Companhia. 
Crer o contrário, ou atuar, na prática, como se tivesse 
que optar entre o ser universidade ou ser da Compa-
nhia, seria cair num reducionismo lamentável”5, o que 
nada teria a ver com o carisma inaciano ou mesmo com 
a inspiração cristã da instituição.

Com esta “nova” e surpreendente opção apostólica, 
os jesuítas, paulatinamente, se dispuseram assumir a 
tensão entre depender totalmente da graça divina, e 
servir-se dos meios humanos possíveis, como a ciência, 
a arte, a investigação e a vida intelectual. Experimen-
tarão e compreenderão que graça e meios humanos 
não são incompatíveis e nem estão, necessariamente, 
em concorrência, mas que “a graça supõe a natureza”. 
Este insight estimulará a Companhia percorrer uma 
longa trajetória no campo intelectual, na docência e 
na investigação.

O Pe. Kolvenbach, antecessor do atual Geral da 
Companhia de Jesus, insiste que “o caráter próprio de 
uma universidade da Companhia de Jesus é dado por 
sua missão: diakonia da fé e a promoção da justiça, 
como modo de proceder e servir a sociedade”6. É pos-
sível, no entanto, que o imediatismo, “a tentação da 
eficiência a curto prazo, a busca de resultados rápidos 
ameacem o compromisso da Companhia com um 
trabalho intelectual profundo”7.

Toda e qualquer universidade está situada num 
contexto histórico-sócio-cultural. “Qualquer que seja o 
contexto, a universidade deve sentir-se interpelada pela 
sociedade e a universidade deve interpelar a sociedade”. 
Neste sentido, a universidade tem um papel sócio-cul-
tural importante, que pode ser profético, de anúncio e 
denúncia. Como dissemos acima, a universidade tem 

finalidades próprias e sua própria autonomia. Contudo, 
deve perguntar-se “para quem” e “para quê”8.

O saber, seja ele a que área do conhecimento 
pertença, não é neutro, “porque implica sempre valores 
e uma determinada concepção do ser humano”9. O 
Pe. Geral insiste que “a docência e a investigação não 
podem dar as costas para a sociedade que as rodeia. A 
universidade deve ser portadora de valores humanos e 
éticos, deve ser consciência crítica da sociedade”10.

Lembrem-se de que “as universidades jesuítas 
surgiram como uma crítica frente a um modelo de 
universidade fechada em si mesma, incapaz de encon-
trar respostas para os novos tempos. Ainda que com 
reticência, no início, os jesuítas fizeram uma clara opção 
pelo humanismo cristão e, através da educação, con-
tribuíram para a configuração da nova sociedade”11.

A universidade não pode se omitir diante dos 
grandes e sérios problemas por que passam o ser hu-
mano e o planeta. A universidade, enquanto tal, deve 
ter uma palavra a dizer a respeito de temas candentes 
como as minorias étnicas, a pluralidade cultural, a diver-
sidade, o diálogo interreligioso, a injustiça, a exclusão, 
o desemprego, a crise da democracia, a educação, a 
biodiversidade, a globalização, o desenvolvimento tec-
nológico em detrimento do ser humano. “Não basta a 
denúncia: é necessário também o anúncio e a proposta. 
Comprometer-se neste campo, como universidades, é 
uma consequência do serviço que a universidade deve 
prestar à sociedade. E para as universidades da Com-
panhia, é além do mais, uma consequência da visão 
de Inácio na contemplação do Reino e da missão da 
Companhia de procurar o serviço da fé e a promoção 
da justiça”12. Trata-se, em profunda comunhão com 
Jesus Cristo, de generosidade para fazer a vontade de 
Deus, de ir onde quer que o Senhor vá a fim de que 
a salvação, da qual Ele é portador, atinja o coração de 
todo ser humano (EE. 91 – 100). Na contemplação da 
Encarnação, S. Inácio nos convida a ver a imensidão 
enorme e o globo do mundo, no qual se encontram 
tantas e tão diversas gentes na variedade de trajes e 

5   Id., p. 314-315.
6  Id., p. 316.
7  Id., p. 317.
8  Id., p. 318.
9  Id., p. 318.
10  Id., p. 318.
11  Id., p. 319.
12  Id., p. 320.



35

RELIGIÃO E 
CULTURA

35

costumes: uns brancos, outros negros, estes em paz, 
aqueles em guerra, uns chorando e outros rindo, com 
saúde uns, e enfermos outros, uns que nascem, outros 
que morrem, etc. (EE. 101 – 109). Não se trata do olhar 
de um mero espectador, mas de alguém que, inserido 
no mundo e com o olhar fixo em Cristo, sente as 
aflições por que passam tantas pessoas e se engaja na 
busca de ouvir o que Deus quer; é a contemplação de 
alguém (coletivo?) que se engaja na busca de solução 
dos problemas da humanidade.

Depois desta breve exposição acerca de alguns as-
pectos que caracterizam uma universidade 
da Companhia ou de inspiração inaciana, 
passemos ao segundo ponto de nossa 
exposição.

Vieira e sua função profética

Num artigo em que compara Vieira e 
Bossuet, Ives Gandra da Silva Martins13 de-
fende que “Vieira fora maior que Bossuet”. 
Ambos viveram no século XVII, ambos 
sermonistas, oradores excepcionais. Vieira 
não era mais conhecido que Bossuet por 
ter escrito e falado em português. Porque 
pregou em francês, Bossuet ficou conhe-
cido em todo o mundo14. Bossuet era mais 
voltado para a especulação filosófica, 
enquanto Vieira, “sacerdote pleno, político 
inteiramente consciente de sua função 
pastoral; suas idéias dilaceravam o ouvinte 
pela força de robusta convicção”15.

Em 2008, nós celebramos o quarto 
centenário do nascimento do Pe. Antonio 
Vieira. Foi um ano de “evocação da vida e 
da obra de uma figura ímpar da cultura 
portuguesa e brasileira, de um homem do 
seu e de todos os tempos. A obra de Vieira 
– cartas e sermões, escritos proféticos – é 
inesgotável para o conhecimento; ela se 

oferece sempre ao aprofundamento. Ela é, igualmente, 
inspirada, pois, apesar dos séculos que nos separam, ela 
não simplesmente nos faz entrar na história em que se 
situa, mas se faz nossa contemporânea, desvelando a 
face do nosso próprio tempo, assim como as exigências 
de uma vida autenticamente cristã.

A vida do Pe. Antonio Vieira foi, sobretudo, carac-
terizada pela maîtrise da língua, pelo ardor da Palavra. 
Certamente, como o profeta Jeremias, ele provou da per-
seguição por causa da Palavra verdadeira e inspiradora, 
mas sem desistir: A Palavra de Deus se tornou para mim 

13  IVES GANDRA DA SILVA MARTINS, 
“Vieira e Bossuet”, em VV.AA., 
Vieira Vida e Palavra (São Paulo, 
Loyola 2008), p. 185-191.

14  Op. cit., p. 185.
15  Id., p. 186-187.

“Padre António Vieira” (1651-1725),
Arnold van Westerhout



36

RELIGIÃO E 
CULTURA

36

escárnio e caçoada constantes, e eu disse a mim mesmo: 
Não me recordarei dele, não falarei mais em seu nome. Mas, 
eu a sentia dentro como fogo ardente encerrado nos ossos: 
fazia esforço para contê-la e não podia (Jr 20,8b-9).

Vieira viveu praticamente todo o século XVII (1608 
– 1697); viveu entre Portugal e Brasil, com passagens 
pela França, Holanda Inglaterra e Itália. Como se diz 
num artigo do site da Universidade de Lisboa “este 
jesuíta assumiu-se sempre como ator no grande teatro 
do mundo, desdobrando-se em desempenhos tão 
fascinantes pela diversidade como pela genialidade da 
representação. Religioso, escritor, diplomata, pregador, 
teólogo, profeta..., conheceu o triunfo e os aplausos, 
mas também o insucesso, a censura, o descrédito, a 
que quis e soube resistir”.

“O interesse pela vida e obra do Pe. Antônio Vieira 
continua extraordinário. Sua obra publicada abrange 
mais de 200 sermões, além de 700 cartas e numerosos 
escritos proféticos. Cativam o entendimento pela beleza 
de expressão, pela adequação da forma ao pensamen-
to, pelo rigor da argumentação e pela criatividade. Este 
interesse manifesta-se, com particular intensidade, por 
ocasião de comemorações de efemérides a seu res-
peito. Assim foi no terceiro centenário de seu traspasse, 
acontecido em 18 de julho de 1697. Assim está sendo 
aos quatro séculos de seu nascimento, ocorrido em 
6 de fevereiro de 1608. (...) A obra profética de Vieira 
situa-se no quadro de antiga e permanente aspiração 
humana de uma sociedade plena de paz e prosperi-
dade na terra. (...) Embora muitas das previsões de Vieira 
não se tenham realizado, como a da ressurreição de 
Dom João IV, falecido em 1656, seus livros proféticos 
continuam do maior valor, pelo alto conhecimento 
demonstrado do passado, pela análise engenhosa de 
textos sagrados e profanos, pelo domínio eminente 
do idioma pátrio, pela contribuição à conveniente 
auto-estima de seus concidadãos empenhados em 
consolidar a independência nacional e pelo exemplo 
de sua dedicação a causas nobres, que soube abraçar 
e viver com singular perseverança”16.

16  JOSE CARLOS BRANDI ALEIXO, 
“Pe. Antonio Vieira e sua história 
do futuro”, em: Vieira, Vida 
e Palavra (São Paulo, Loyola 
2008).

BREVE CRONOLOGIA
VIEIRA E O SÉCULO XVII  

❖  1608: Antonio Vieira nasce a 6 de fevereiro, em 
Lisboa.

❖ 1623: Com 15 anos inicia o noviciado no Colégio 
dos Jesuítas da Bahia.

❖ 1624: A armada da Companhia Neerlandesa das 
Índias Ocidentais ataca e conquista Salvador, 
que passa a ser governada pelos holandeses.  

❖ 1625: Vieira faz os primeiros votos como clérigo. 
Trabalha como professor de Retórica no Colégio 
de Olinda.

❖ 1626: Escreve a “Carta Anua”, na qual relata o 
estado calamitoso da colônia e das missões 
jesuíticas devido aos ataques holandeses.   

❖ 1633: Começa sua carreira de orador, pregando 
pela primeira vez na Bahia. Empenha-se na 
resistência contra os holandeses.

❖ 1635: Aos 27 anos ordena-se sacerdote.

❖ 1642: Prega pela primeira vez na Capela Real, 
em Lisboa. Passa a dar sua opinião em questões 
políticas ao rei D. João IV, ganhando poder na 
corte portuguesa. 

❖ 1644: Propõe a criação de uma Companhia de 
Comércio Portuguesa e a readmissão ao Reino dos 
cristão-novos a fim de melhorar as finanças reais.

❖ 1649: Em função diplomática na Holanda, 
organiza a História do Futuro e aprofunda suas 
idéias messiânicas. É denunciado ao Tribunal 
da Inquisição Portuguesa por conta de suas 
relações com os cristão-novos. 

❖ 1653: De volta à América Portuguesa, atua como 
missionário no Grão-Pará e Maranhão.

❖ 1655: Parte para Lisboa a fim de sensibilizar 
o rei D. João IV para as carências das missões 



37

RELIGIÃO E 
CULTURA

jesuíticas do Maranhão. Regressa bem sucedido 
da sua missão.

❖ 1656: Com a morte de D. João IV, a influência 
de Vieira na corte diminui. É novamente denun-
ciado ao Tribunal da Inquisição.

❖ 1661: Vieira é expulso do Maranhão por ocasião 
de uma revolta dos colonos contra os jesuítas. 
Regressa a Lisboa.

❖ 1663: Apresenta-se pela primeira vez ao Tribunal da 
Inquisição de Coimbra para ser interrogado sobre 
os escritos Esperanças de Portugal – Quinto Império 
do Mundo. É aberto um processo contra Vieira.         

❖ 1665: É recolhido ao cárcere de custódia da 
Inquisição onde redige sua defesa, valendo-se 
da Bíblia e de um Breviário.

❖ 1667: É condenado pelo Tribunal da Inquisição, 
sendo-lhe proibido escrever e pregar.

❖ 1668: Recluso no Colégio de Coimbra e depois 
no Noviciado de Cotovia, em Lisboa. Em junho 
é perdoado, sendo-lhe proibido tratar das pro-
posições relacionadas ao Quinto Império. 

❖ 1669: Vieira é enviado a Roma para promover a 
canonização dos 40 Mártires do Brasil e a causa 
de beatificação do Pe. José de Anchieta.  

❖ 1675: Recebe do Papa uma isenção da jurisdição 
inquisitorial e regressa a Lisboa.

❖ 1679: Sai do prelo, em Lisboa, o primeiro volu-
me dos Sermões. 

❖ 1681: Vieira regressa à Bahia, onde se ocupa da 
escrita dos Sermões e de outros textos.

❖ 1688: É nomeado visitador da Província do Brasil 
e do Maranhão.

❖ 1697: A 18 de julho Vieira morre, aos 89 anos, 
na Bahia.

❖ 1746: É publicada a biografia de Antonio Vieira 
escrita por André de Barros. 

Salvador era, no século de Vieira, considerada a 
corte do Brasil. O maior biógrafo do Pe. Antonio Vieira, 
João Lúcio de Azevedo17, falecido em 1927, diz que 
“o colégio dos jesuítas era o principal se não o único 
foco da vida intelectual no Estado. Ali recebeu Antonio 
Vieira, chegada a idade própria, a instrução literária”18.  
Para o referido biógrafo de Vieira, ele não foi desde 
sempre um gênio; tinha dificuldades de compreensão, 
para decorar, e fazia penosamente as composições. Era 
um estudante mediano. Conta-se que rezava à Virgem 
Maria para o tornar mais hábil nos estudos. “Em um 
de tais lances, a meio da súplica, sentiu como estalar 
qualquer coisa no cérebro, com uma dor vivíssima, e 
pensou que morria; logo o que parecia obscuro e ina-
cessível à memória, na lição que ia dar, se lhe volveu 
lúcido e fixo na retentiva. Dera-se-lhe na mente uma 
transformação de que tinha consciência. Chegado às 
classes pediu que o deixassem argumentar, e com 
pasmo dos mestres venceu a todos os condiscípulos. 
Daí por diante, foi ele o primeiro e o mais distinto em 
todas as disciplinas. Refere o caso o padre André de 
Barros...”19.

Tendo sido aluno do Colégio de Salvador, que na 
época oferecia ensino aberto a todos e gratuito, Vieira, 
aos 15 anos de idade, foi recebido na Companhia de 
Jesus e cumpriu todas as etapas da formação: novi-
ciado (1623-1625); esteve nas aldeias de índios para 
melhorar o tupi e, imediatamente, foi para o magistério 
no Colégio de Olinda (1626), onde foi professor de 
Retórica; à continuação estudou Filosofia e Teologia, 
ordenando-se sacerdote em 1635. Três anos depois 
foi nomeado professor de Teologia. A sua carreira de 
orador começou em 1633.

Diante do Santo Ofício (1668), ao apresentar a 
sua defesa, falando dos seus dezessete anos na Com-
panhia no Brasil, ele destaca dois pontos: seu fervor 
missionário e a formação intelectual. O seu fervor 
missionário é uma opção pessoal, como ele mesmo 
relata: “...de idade de dezessete anos fiz voto de gastar 
toda a vida na conversão dos gentios e doutrinar aos 

17  J. LÚCIO DE AZEVEDO, História de 
António Vieira (Lisboa, Editora 
Clássica, 1992), vols. I e II.

18  Op. cit., p. 15. 
19  Cf. id.,p. 16.



38

RELIGIÃO E 
CULTURA

novamente convertidos, e para isso me apliquei às duas 
línguas do Brasil e Angola, de que usam os gentios e 
cristãos boçais20 daquela província. E, porque para este 
ministério me não era necessário mais ciência que 
doutrina cristã, pedi aos superiores que me tirassem 
dos estudos, porque não queria curso nem Teologia, e 
cedia dos graus da religião que a ele e ela se seguem. 
E posto que os superiores mo não quiseram conceder, 
antes me tiraram a obrigação do voto, e o Padre Geral 
fez o mesmo, eu contudo o tornei renovar e insistir 
nele, até que ultimamente o consegui, indo-me para 
o Maranhão”.

Do ponto de vista intelectual, foi acusado de pre-
sunçoso por criar novas doutrinas. A isto ele responde: 
“Confesso, contudo, que se me pode replicar que, 
ainda em seguimento de outros autores, não era esta 
empresa para homem tão idiota como eu tenho agora 
acabado de conhecer que o sou; mas esta culpa tiveram 
em parte os meus prelados, os quais de idade de dezes-
sete anos me encomendaram as ânuas da província, 
que vão a Roma historiadas em língua latina, e de idade 
de   dezoito anos me fizeram mestre de primeira, aonde 
ditei, comentadas, as tragédias de Sêneca, de que até 
então não havia comento; e nos dois anos seguintes 
comecei um comentário literal e moral sobre Josué e 
outro sobre os Cantares de Salomão em cinco sentidos; 
e indo estudar filosofia em idade de vinte anos no 
mesmo tempo compus uma filosofia própria; e pas-
sando à Teologia me consentiram os meus prelados 
que não tomasse postila, e que eu compusesse por 
mim as matérias, como com efeito compus, que estão 
na mesma Província, onde de idade de trinta anos fui 
eleito mestre de Teologia, que não prossegui por ser 
mandado a este Reino na ocasião da restauração dele”21. 
Vieira atribui o que ele é à formação que recebeu na 
Companhia. Impressiona a vivacidade, a autenticidade, 
a clareza, o destemor ao falar.

Posto isto, podemos passar, explícita e brevemente, 
ao que o próprio Vieira considerava a essência de sua 
missão, a saber, a sua vocação profética, que é, por as-

sim dizer, o centro integrador de toda a sua vida como 
jesuíta e missionário. A partir de seus sermões, cartas, 
escritos proféticos, nós podemos deduzir que Vieira se 
via, como os profetas bíblicos, empenhado numa dupla 
função: denunciar os pecados da sociedade, ameaçan-
do com a justiça divina, num tom quase  apocalíptico, 
e incutir a esperança, mediante o anúncio de uma 
intervenção de Deus, criando “novos céus e nova terra”. 
Os sermões de Vieira, por exemplo, tinham um caráter 
moral: crítica dos costumes e denúncia pública dos 
pecados sociais. “É de tal função que se sentia revestido 
como pregador: pregar a verdade com total destemor, 
denunciando os erros e pecados sem temer ofender 
os grandes nem condescender com os pequenos. No 
sermão do primeiro domingo da quaresma, pregado 
em São Luis do Maranhão, em 1653, refletia Vieira sobre 
essa obrigação de pregador: ‘Senhores meus, somos 
entrados à força do Evangelho na mais grave e mais 
útil matéria que tem este Estado...e sendo a mais útil 
é a menos gostosa. Por esta última razão, de menos 
gostosa, tinha eu determinado de nunca vos falar nela, 
e por isso também de não subir ao púlpito. Subir ao 
púlpito para dar desgosto não é de meu ânimo, e muito 
menos a pessoas a quem eu desejo todos os gostos e 
todos os bens. Por outra parte, subir ao púlpito e não 
dizer a verdade é contra o ofício, contra a obrigação 
e contra a consciência, principalmente em mim, que 
tenho dito tantas verdades, e com tanta liberdade a tão 
grandes ouvidos’”22. No sermão da primeira dominga da 
quaresma, de 1655, também em São Luis, Vieira exprime 
a consciência de sua função profética, atribuindo a si 
mesmo as palavras de Isaías: “Clama, ne cesses: quase 
tuba exalta vocem tuam, et anuncia popolo meo scelera 
eorum – Brada, ó pregador, e não cessa; levanta a tua 
voz como trombeta, desengana meu povo, anuncia-lhe 
seus pecados, e dize-lhe o estado em que estão... Sabeis, 
cristãos, sabeis, nobreza e povo do Maranhão, qual é o 
jejum que Deus quer de vós esta Quaresma. Que solteis 
as ataduras da injustiça, e que deixeis ir livres os que 
tendes cativos e oprimidos. Estes são os pecados do 

20  Ver: ALCIR PÉCORA, “O bom 
selvagem e o boçal”, em: VV.AA., 
Vieira, vida e palavra (São Paulo, 

Loyola 2008), p. 55-68.
21  Ver: LUÍS GÓMEZ PALACÍN, Vieira. 

Entre o reino imperfeito e o reino 
consumado (São Paulo, Loyola 
1998), p. 13-14.

22  PALACÍN, 34-35; Sermões XXI.



39

RELIGIÃO E 
CULTURA

Maranhão, estes são os que Deus me manda que vos 
anuncie: Annuncia popolo meo scelera eorum – anuncia a 
meu povo as suas maldades. Cristãos, Deus me manda 
desenganar-vos, e eu vos desengano da parte de Deus. 
Todos estais em pecado mortal, todos viveis e morrereis 
em estado de condenação, e todos vós ides direitos ao 
inferno. Já lá estão muitos, e vós também estareis cedo 
com eles, se não mudardes de vida”. “Pois, valha-me 
Deus! Um povo inteiro em pecado? Quem se admira 
disto não sabe que coisas 
são os cativeiros injustos”23. 
É a dignidade da pessoa 
humana que importa para 
Vieira; defesa da dignidade 
humana é exigência de sua 
vocação e missão. Segundo 
Palacín24, “o grande funda-
mento em que Vieira se 
apóia para a sua defesa da 
dignidade humana é só-
lido e universal: a doutrina 
católica, fundamentada na 
revelação bíblica da origem 
e do fim do homem, ele-
vado à dignidade de filho 
de Deus”. O sentido de igual-
dade aparece, por exemplo 
no Sermão II do Rosário25: 
“Dir-me-eis que Deus não 
vos manda desconhecer a 
vossa qualidade, nem negar 
a vossa nobreza, e se todos 
somos iguais em ter a Deus 
por Pai vós tendes de mais 
a nobreza dos pais de que nascestes, e que esta vos 
distingue e desiguala dos outros homens, e vos faz de 
melhor e muito superior condição. A resposta é muito 
própria de vosso entendimento, mas não muito digna 
de nossa fé...Quisera chamar a isto gentilidade, mas 
nem a resposta merece tão pequena censura, nem os 

gentios tamanha afronta...Tão nobre é João, filho de 
Deus e de um pescador, como o imperador Arcádio, 
filho de Deus e de Constantino Magno. Cuidar alguém 
o contrário não é só ignorância e loucura, mas falta ou 
desprezo da fé.”

À denúncia da maldade humana, segue-se o anún-
cio do “Quinto Império” (cf. Dn 2), império consumado 
de Cristo. A expressão Quinto Império traz um paradoxo 
que poderíamos exprimir nestes termos: os quatro 

impérios nomeados em Daniel 
2 (assírio, babilônio, persa e 
romano) “tornaram-se impérios 
pela conquista e subjugação de 
povos estranhos; especialmente, 
os dois primeiro se distinguiram 
pela extrema crueldade dos mé-
todos empregados. Em virtude 
da dominação de império e da 
continuidade que indica ser o 
“quinto”, sucessão do último, 
o Império de Cristo adquire 
esta conotação contraditória: 
será última prolongação dessa 
sucessão de guerras, extinção 
de povos, disputas de poder, que 
dão nome à história humana, 
mas ao mesmo tempo, como 
Império de Cristo consumado 
na terra, ser a superação desse 
tipo de história movida pela 
discórdia”26. Esta contradição 
está na base das objeções e con-
denações do Santo Ofício contra 
Vieira. Para aquele dicastério, o 

Quinto Império não passava de um messianismo ter-
reno. Na sua defesa Vieira diz: “As partes, circunstâncias e 
felicidades de que se compõe este novo e mais perfeito 
império ou Estado eram a extirpação de todas as seitas 
de infiéis, a conversão de todas as gentes, a reforma da 
Cristandade e a paz geram entre os príncipes, a mais 

23  Citado em PALACÍN, p. 38.
24  Id., p. 39 e 42.
25  Citado em PALACÍN, p. 42.
26  PALACÍN, 78.

Obra de autor desconhecido com a efígie do célebre padre jesuíta, 
retratado num escritório, com o manuscrito da Clavis Prophetarum, 

obra deixada inédita e só publicada e traduzida em 2000.
Óleo sobre tela, 1680 x 1280 mm. Casa Cadaval, Muge, Portugal.



40

RELIGIÃO E 
CULTURA

abundante graça do céu, com que se salvariam pela 
maior parte os homens e se encheria o número dos 
predestinados, sendo os instrumentos imediatos da 
dita conversão um Sumo Pontífice santíssimo e alguns 
varões apostólicos de singular espírito, que divididos 
por todas as terras de infiéis as reduziriam e sujeitariam 
à Igreja, e um imperador zelosíssimo da propagação da 
fé, o qual empregaria toda sua autoridade em serviço do 
dito Pontífice e favor dos pregadores, segurando-lhes o 
passo e defendendo-os onde necessário fosse com as 
suas armas, e sujeitando com elas a todos os rebeldes, 
principalmente o Império Otomano, com que Deus o 
faria senhor do mundo”27.

Nós poderíamos dizer, no que concordamos com 
Palacín, que o “Quinto Império poderia ser visto como 
a grande utopia cristã do barroco e da Contra-reforma. 
Do barroco, como a criação de um mundo ideal perfeito 
onde refugiar-se da violência e da corrupção ‘deste 
miserável século’; da Contra-reforma por seu caráter 
militante de conquista realizada em perfeita simbiose 
pelo próprio Cristo e por seus delegados terrenos, o 
papa e o imperador”.

Uma conclusão aberta

A Apresentação feita até aqui, já é, ao meu ver, 
suficiente para tirarmos algumas conclusões. Dissemos, 
no início, em conformidade com nosso propósito, que 

ninguém sai imune de uma relação. Parece que, guar-
dada as devidas proporções, noutra área de atuação, 
séculos antes de nós, Vieira viveu, a partir dos seus 
dotes literários e sua missão, o que, hoje, é a exigência 
para uma Universidade jesuítica ou de inspiração ina-
ciana. Gostaria, no entanto, de remeter esta tarefa de 
conclusão aos senhores. Termino citando o Sermão da 
Sexagésima, pregado na Capela real em 1655 e fazendo 
dele uma paráfrase:

“Ter nome de pregador ou ser pregador de nome não 
importa nada; as acções, a vida, o exemplo, as obras, são 
as que convertem o mundo. O melhor conceito que o 
pregador leva ao púlpito, qual cuidaes que é? É o conceito 
que de sua vida têm os ouvintes. Antigamente, convertia-se 
o mundo, hoje porque se não converte ninguém? Porque 
hoje pregam-se palavras e pensamentos, antigamente 
pregavam-se palavras e obras. Palavras sem obras são 
tiro sem bala; atroam, mas não ferem”.

“Ter nome de professor (pesquisador, educador) 
ou ser professor de nome não importa nada; as ações, 
a vida, o exemplo, as obras, são as que convertem 
o mundo. O melhor conceito que o professor leva à 
sala de aula, qual pensais que é? É o conceito que de 
sua vida têm os alunos. Antigamente, convertia-se o 
mundo, hoje porque se não converte ninguém? Porque 
hoje pregam-se palavras e pensamentos, antigamente 
pregavam-se palavras e obras. Palavras sem obras são 
tiro sem bala; atroam, mas não ferem”.  ❒

27  Defesa do livro intitulado “Quinto 
Império”, citado em Palacín, p. 
79.

“O homem é criado para louvar, reverenciar e servir a Deus Nosso Senhor e mediante isso salvar a sua alma. As 
outras coisas sobre a face da terra são criadas para o homem e para o ajudarem a a conseguir o fim para o qual 
foi criado.”

                                                                    S.Inácio de Loyola, Exercícios Espirituais, n. 23
✻   ✻   ✻  ✻   ✻

A qualidade – qualidade total, como hoje se exige – requer dos Centros Educativos que com o tempo sejam atuali-
zados em seus objetivos, seus conteúdos, suas metologias, seus equipamentos, seu estilo de gestão. A excelência que 
pretendemos não é apenas acadêmica mas a excelência humana.”

Pe. Peter Hans Kolvenbach, S.J. - Desafios da Educação Cristã (18.07.1998)



41

RELIGIÃO E 
CULTURA

Diego Genu Klautau1

CARIDADE NA 
VERDADE.

A INTELIGÊNCIA
E O AMOR

A terceira encíclica do Papa Bento XVI convida todos 
os cristãos a refletirem sobre seu lugar no mundo, con-
vocando para a ação pública aqueles que se identificam 
com os ensinamentos da Igreja Católica e sua proposta 
social. Depois de Deus Caritas Est (Deus é Amor), de 
2005, e Spe Salvi (Salvos na Esperança), de 2007, Bento 
XVI apresentou em junho de 2009 Caritas in Veritate 
(Caridade na Verdade).

1 Mestre e doutorando em Ciências 
da Religião pela PUC-SP e 
professor do Centro Universitário 
da FEI.

De forma coerente com suas encíclicas anteriores, 
sempre ocupadas em lidar com a relação individual 
e pública da fé, Bento XVI escreve novamente sobre 
o amor e a fé. Diante da situação ocorrida em fins de 
2008, da crise financeira mundial, Bento XVI apresenta 
o documento com uma proposta para todos os interes-
sados na reflexão e ação cristã no mundo contemporâ-
neo. A Igreja de Jesus Cristo tem uma palavra para 
contribuir nos caminhos do mundo do século XXI.

Dividida em seis capítulos, além da introdução 
e conclusão, Caritas in Veritate apresenta a Doutrina 
Social da Igreja, com seus princípios e virtudes, dando 
ênfase aos desafios contemporâneos percebidos nos 
cinco anos de pontificado do atual Papa. Na linha da 
Tradição da Igreja, em continuidade com a preocupa-
ção do Magistério católico desde o fim do século XIX, 
Bento XVI dialoga com vários predecessores, como 
Leão XIII (1878-1903), Paulo VI (1963, 1978) e João 
Paulo II (1978-2005).

Introdução

Nesta linha, a encíclica Caritas in Veritate anuncia 
em sua introdução que é o amor testemunhado por 
Jesus Cristo que propulsiona o desenvolvimento de 
cada pessoa e da humanidade inteira. O amor verda-
deiro vai além das carências humanas e desenvolve o 
verdadeiro projeto de vida para cada homem. Jesus é 
a Pessoa da Verdade que se revela no amor radicado 
em Deus.

A caridade é a via mestra da Doutrina Social da 
Igreja, pois é a síntese de toda a lei e deve mediar a 
relação do homem com Deus, com o próximo e a vida 
social. Na atualidade, porém, vivemos uma redução 
do significado da caridade, que tende a ser excluída 
dos âmbitos sociais, jurídicos, políticos e econômicos. 
Assim, devemos conjugar a caridade na verdade e 
a verdade na caridade. O mundo de hoje, além de 
esvaziar a caridade, relativiza a verdade.



42

RELIGIÃO E 
CULTURA

42

 A natureza pública da caridade está pautada na 
verdade, porque sem verdade a caridade é mero sen-
timentalismo. A caridade reflete a dimensão pessoal e 
pública da fé: ágape e logos. A caridade sem verdade é 
reserva de bons sentimentos, úteis para a convivência 
humana, mas marginais na totalidade da vida. Sem 
a verdade, a caridade se confina no âmbito privado 
e deixa de estabelecer relações com a vida pública 
objetiva e universal.

O amor na verdade é o desafio da Igreja num 
mundo de globalização, pois o risco é que a união 
econômica dos países não corresponda a uma real 
integração ética das consciências, condição para um 
desenvolvimento verdadeiramente humano. A partilha 
dos bens e recursos só é possível quando supera o 
progresso técnico ou as relações de conveniência e 
nos abre a relações humanas livres e conscientes na 
reciprocidade. 

A Igreja não tem soluções técnicas e não pretende 
resolver a política dos Estados, mas garantir sua missão 
ao serviço da dignidade do homem diante de Deus. 
Sem verdade, podemos reduzir a razão a utilitarismo e 
ceticismo, tornando-a incapaz de identificar valores e 
significados que julgam a própria vida. A fidelidade à 
verdade é garantia de liberdade e do desenvolvimento 
humano integral. 

A mensagem da Populorum Progressio

Em seu primeiro capítulo, a encíclica Caritas in 
Veritate retoma as bases da tradição e do magistério 
católicos. Nessa linha, a encíclica de Paulo VI, Populo-
rum Progressio, sobre o desenvolvimento e progresso 
dos povos, é retomada em duas idéias-força: a de 
que a Igreja tende a promover o desenvolvimento do 
homem de maneira integral e que ela também possui 
o direito e o dever de sua manifestação pública diante 
dos Estados e da sociedade internacional.

Essas duas verdades refletem a dimensão transcen-
dente da humanidade. O desenvolvimento integral do 

homem abrange e acolhe a finalidade do encontro 
com Deus e sua dimensão além da matéria. Por isso, 
as atividades sociocaritativas da Igreja não podem se 
restringir a uma contribuição puramente social, mas 
devem aprofundar sua missão central, que é a revela-
ção da salvação em Jesus Cristo.

Segundo a Populorum Progressio, o progresso é 
uma vocação do homem. Não há verdadeiro humanis-
mo sem a abertura ao absoluto, estando fechado em si 
mesmo. O  desenvolvimento humano integral supõe a 
liberdade responsável da pessoa e dos povos. Nenhu-
ma estrutura pode garantir esse desenvolvimento 
sem a livre adesão da pessoa. O homem não é meio 
de desenvolvimento, mas seu fundamento e objetivo. 
Apenas na liberdade o desenvolvimento pode ocorrer 
de forma plena.

Além de requerer a liberdade, o desenvolvimento 
também exige a verdade; daí poder-se dizer que o 
evangelho é essencial para o desenvolvimento. A 
verdadeira mensagem da Populorum Progressio é que 
se o desenvolvimento não for pleno e evangélico, 
não será verdadeiro desenvolvimento. O desenvolvi-
mento integral do homem não se resume ao cresci-
mento econômico. Ele visa também a diminuição das 
desigualdades sociais, a melhoria da qualidade de vida, 
e a promoção da riqueza cultural e moral para cada 
homem e para todos. 

O subdesenvolvimento não tem causas apenas 
materiais. A sociedade globalizada nos torna vizinhos, 
mas não irmãos. A razão fundamenta a igualdade, mas 
não a fraternidade, pois esta só tem sentido se nos 
concebemos no horizonte de relacionamento com um 
Deus que é Pai de todos os povos e nações.

O desenvolvimento humano do
nosso tempo

No segundo capítulo da encíclica, Bento XVI 
demonstra as diferenças contextuais entre o pontifi-
cado de Paulo VI e a contemporaneidade. O conceito 



43

RELIGIÃO E 
CULTURA

43

de desenvolvimento de Paulo 
VI significava a elaboração de 
um novo quadro que incluía 
o crescimento econômico, re-
gime democrático e instituições 
sociais que buscassem reduzir 
as desigualdades sociais e a po-
breza. No novo contexto, o lucro 
deve assumir sua função no bem 
comum e no desenvolvimento 
integral, havendo necessidade de 
uma nova síntese humanista, que 
reorgnize a sociedade para seu 
pleno desenvolvimento

O quadro do desenvolvimen-
to atual é policêntrico. No cenário 
internacional, as disparidades 
são gritantes e as fronteiras entre 
países ricos e pobres se tornam 
mais espessas e complexas. Há 
um consumismo desenfreado, de 
um lado, e uma pobreza miserável do outro. A diminui-
ção das redes de segurança social e o esvaziamento 
das organizações sindicais geraram uma mobilidade 
laboral e uma instabilidade psicológica que afeta 
indivíduos e famílias. No plano cultural, há uma inte-
ração de culturas, possibilitando diálogo intercultural, 
porém existe um duplo perigo: o ecletismo cultural, 
que aniquila qualquer critério de verdade (relativismo 
cultural), e o nivelamento cultural pela mercantilização 
da cultura (homogeneização dos estilos de vida).

Nesse ponto, Bento XVI convoca ao desafio de 
alargar a razão, para que os saberes que se propõem 
a contribuir com o progresso humano realizem um 
diálogo profundo com a fé da Igreja, justamente 
porque as exigências do amor não contradizem a 
razão. Assim, Bento XVI afirma que a inteligência não 
vem antes do amor: devemos buscar um amor rico de 
inteligência e uma inteligência cheia de amor. Somente 
dessa forma conseguiremos responder com seriedade 

e profundidade aos desafios que 
a sociedade contemporânea 
lança à Igreja e à humanidade.

Fraternidade, 
desenvolvimento 

econômico e
sociedade civil

No terceiro capítulo da 
encíclica Caritas in Veritate, en-
contramos a apresentação da 
Doutrina Social da Igreja como 
fraternidade. A realidade de 
Deus como Pai da humanidade 
exige uma resposta de fraterni-
dade universal que se manifeste 
nas relações sociais.

O desenvolvimento integral 
do ser humano exige o princípio 
de gratuidade como expressão 

de fraternidade. No mundo contemporâneo, um 
espaço fundamental de encontro entre as pessoas é 
o mercado, que não deve ficar alheio a este princípio 
de fraternidade, parte integrante da Doutrina Social da 
Igreja. Dessa forma, não apenas a justiça comutativa 
(que responde aos ganhos e perdas de cada atividade 
econômica) deve operar, mas também devem estar 
presentes a justiça distributiva e a justiça social. So-
mente com esses laços de solidariedade e confiança 
recíproca o mercado consegue cumprir a própria fun-
ção econômica.

A relação entre a lógica mercantil e o princípio do 
bem comum é necessária para o desenvolvimento. Não 
apenas o Estado deve se preocupar com o bem comum, 
mas também a função social do lucro deve garantir a 
perpetuidade do mercado. Da mesma forma a atividade 
econômica justa, que promova na sociedade a concep-
ção, produção e circulação de bens e serviços, atividades 
que o mercado já realiza, deve ser protegida. 

Papa Bento XVI



44

RELIGIÃO E 
CULTURA

44

Ao retomar a encíclica Centesimus annus, de João 
Paulo II, Bento XVI destaca a necessidade de um sistema 
com três sujeitos: o mercado, o Estado e a sociedade 
civil. Apesar de ser na sociedade civil que podemos 
encontrar uma economia de gratuidade, também nos 
dois outros sujeitos isso pode e deve ser estimulado. 
As iniciativas de responsabilidade social, investimento 
social e sustentabilidade são formas de fomentar a 
economia de gratuidade nas empresas.

A concepção da empresa deve carregar em suas 
discussões a dimensão moral e social em sua ativi-
dade econômica. Também os investimentos sempre 
possuem significado moral, para além do econômico, 
e devemos evitar empregar os recursos financeiros 
apenas na especulação, esquecendo de cuidar da 
sustentabilidade da empresa, dos empregos e de seu 
serviço concreto para a economia real, como o de 
promover países em desenvolvimento.

O Estado também deve se ocupar em promover 
desenvolvimento econômico e as condições para o 
progresso empresarial, porém deve salvaguardar os 
princípios de bem comum e mesmo regulá-lo quando 
houver necessidade. A divisão estanque entre empresa 
e Estado não corresponde mais à realidade contem-
porânea e suas necessidades sociais.

Desenvolvimento dos povos, direitos
e deveres, ambiente

No quarto capítulo, Bento XVI discute como a 
noção de direitos e deveres interfere de forma concreta 
no desenvolvimento. Primeiramente, ressalta a ideia de 
nem tudo o que é reivindicado hoje é direito que pro-
move a vida, mas ao contrário busca sua eliminação de 
forma sistemática, ao mesmo tempo em que aspectos 
do direito fundamental à vida são abolidos, negados 
e violados. Assim, a partilha dos deveres mobiliza e 
integra a sociedade de forma mais profunda que a 
reivindicação de direitos.
 Um dos desdobramentos centrais da discussão 

sobre o direito fundamental à vida diz respeito ao 
planejamento familiar. A questão do crescimento de-
mográfico não pode ser vista como negativa. A família 
natural é o principal regulador da sociedade e da 
constituição da vida humana. O matrimônio fundado 
na relação de um homem com uma mulher é a célula 
vital de todo desenvolvimento, e deve ser protegido 
e ajudado.
 Daí a concepção de ética e de fraternidade. Uma 
vez entendida a família como centro da sociedade, a 
economia também deve ser pautada pelas relações de 
reciprocidade e de fraternidade presentes na família. 
Exemplos de organizações pautadas em relações de 
reciprocidade e fraternidade, podem ser encontrados 
em entidades sem fins lucrativos. A divisão estanque 
entre organizações com finalidade de lucro e as em-
presas sem finalidade de lucro já não corresponde à 
realidade. A pluralidade dessas formas institucionais 
exige mais competitividade e mais solidariedade. 

 Estas novas formas organizacionais (que conser-
vam a produtividade e a competitividade buscando 
preservar, ao mesmo tempo, as relações de fraternidade 
e reciprocidade) acabam por gerar princípios que se 
inserem na própria atividade econômica. Nestes casos, a 
centralidade da pessoa humana no processo de desen-
volvimento econômico é mais facilmente proclamada, 
ao lado de um aperfeiçoamento na monitoração de 
resultados e de gestão da qualidade.

O relacionamento do homem com o ambiente 
natural é cada vez mais presente nas pautas empresa-
riais. Nesse ponto, as questões da preservação da Terra 
para as futuras gerações, as problemáticas energéticas 
e o desenvolvimento nos países pobres exigem uma 
renovada solidariedade da comunidade internacional 
através de acordos, projetos e tratados que necessitam 
de uma governança responsável sobre a natureza.

Por fim, a verdade de como o homem lida com a 
natureza reflete como ele lida consigo próprio e com a 
humanidade. A revisão dos estilos de vida da humani-
dade diz respeito à Igreja, que promove a comunhão 



45

RELIGIÃO E 
CULTURA

45

e a contemplação com a Criação. Quando a 
ecologia humana é respeitada, também a 
ecologia ambiental se fortalece. 

A colaboração da 
família humana

No quinto capí-
tulo de Caritas in Veritate, é 
debatida a maior pobreza que o 
homem pode experimentar: a solidão. 
Ainda que pobreza material seja séria e desafia-
dora, não podemos esquecer que a origem da po-
breza não é apenas econômica: ela também nasce do 
isolamento e do medo do homem. A recusa do amor 
de Deus, amor fundador de toda a humanidade, gera 
a quebra da reciprocidade e, por isso, a reclusão do 
homem a si próprio é a origem de todas as pobrezas. 
Daí a necessidade de um aprofundamento compro-
metido com a categoria de relação. O homem é um 
ser relacional, e esta relação reflete sua condição de 
imagem de Deus. A criatura humana se realiza nas 
relações interpessoais, e somente com o auxílio das 
Ciências Sociais, da Metafísica e da Teologia esta cria-
tura pode de fato perceber as relações transcendentes 
que se encontra a autêntica dignidade humana.

Assim, a reflexão sobre o desenvolvimento remete 
a uma dimensão da inclusão relacional de todas as 
pessoas e todos os povos numa única família humana. 
Essa realidade de solidariedade reflete o mistério 
revelado na Trindade, que afirma que a verdadeira 
abertura à relação não significa dispersão centrífuga, 
mas profunda unidade, como as experiências humanas 
de amor e verdade.

A dimensão metafísica do humano, na qual a cate-
goria de relação é fundamental, é a base da revelação 
cristã, embora a presença da fraternidade seja uma 
realidade em diversas culturas e religiões. A manifesta-
ção da religião em esfera pública se torna necessária 
para o desenvolvimento, assim como no debate 

racional, onde a fé 
pode ser purificada 
pela razão, e a razão 
ser iluminada pela 
fé. Neste diálogo 

público entre crentes 
e não crentes está uma 

possibilidade de desen-
volvimento pleno. 

O tema do desenvolvimento 
não se restringe apenas à dimen-

são econômica, mas  deve englobar 
também as dimensões culturais, morais e 

tecnológicas, visando a cooperação inter-
nacional e a solidariedade entre os povos, instituições 
e grupos. A atenção aos países em desenvolvimento 
deve seguir o princípio da subsidiariedade, que co-
labora com sua emancipação e autonomia, resgatando 
a independência ao mesmo tempo em que permite 
o incentivo e o estímulo concretos para o desenvolvi-
mento. 

É preciso estimular as diversas formas de mobi-
lização da sociedade civil em torno da colaboração 
da família humana, buscando garantir os direitos do 
trabalho e a proteção da família.  As organizações sin-
dicais dos trabalhadores, encorajadas e apoiadas pela 
Igreja, têm seu papel no desenvolvimento, assumindo 
a responsabilidade na discussão sobre consumo e 
cidadania, bem como atuando na área das finanças, 
através da oferta de microcréditos, na realização de 
investimentos sociais e na promoção da educação 
financeira.

O Papa também defende a necessidade de reforma 
da Organização das Nações Unidas, numa perspectiva 
de arquitetura econômica e financeira mundial, para a 
real concretização do conceito de família de nações. 
O desenvolvimento mundial exige uma autoridade 
global que possa ser gerida pelos princípios de solidarie-
dade, subsidiariedade e bem comum, comprometida 
com o desenvolvimento integral da humanidade.



46

RELIGIÃO E 
CULTURA

46

O desenvolvimento dos povos
e a técnica

No sexto e último capítulo da encíclica, Bento XVI 
exorta a humanidade a promover o desenvolvimento 
verdadeiro, que não se pretenda origem da própria 
liberdade e que possa reconhecer a verdade de Deus 
presente no coração humano. De fato, para viver o 
bem, o ser humano necessita da liberdade, porém o 
bem é independente da liberdade humana. Quando 
o homem pretende ser a medida do bem e produtor 
de si mesmo, o orgulho torna-se um perigo real, as-
sim como o perigo da humanidade entender desen-
volvimento apenas como o progresso da técnica e da 
ciência, sem um reconhecimento da lei moral, que 
Deus escreveu no coração da humanidade.

Apesar de a técnica e o progresso tecnológico 
serem profundamente humanos (porque refletem 
a capacidade do espírito de domínio da matéria e 
a autonomia do homem diante da natureza), elas 
também podem escravizar a consciência, tornando-a 
materialista, numa embriaguez prometeica.

Daí que o verdadeiro desenvolvimento deve 
seguir a coerência moral e ser orientado para o bem 
comum. Seja o político, o empresário ou o cientista, 
todos devem reconsiderar os fins e os meios de sua 
respectiva atividade. O poder, o lucro ou a técnica 
não podem ser fins em si mesmos, mas meios para o 
desenvolvimento pleno da humanidade. Da mesma 
forma, os meios de comunicação social devem assumir 
sua responsabilidade, sem se submeter apenas aos cál-
culos econômicos e nem servir de veículo ideológico 
e político. A humanização dos meios de comunicação 
de massa acontece quando estes se tornam veículos 
do bem comum, da propagação dos valores justos e 
universais e das informações verdadeiras.

A área da bioética se torna um ponto fundamental 
no diálogo entre a técnica e a consciência moral sobre 
o valor da vida. A fé e a razão devem novamente estar 
em diálogo frequente, para que a razão não se perca na 

ilusão de sua própria onipotência, nem a fé se distancie 
da vida concreta das pessoas. Temas como a fecunda-
ção in vitro, pesquisa sobre embriões, a possibilidade 
de clonagem, a hibridação humana e a eutanásia são 
pontos cruciais que servem à cultura de morte. 

Por isso, o absolutismo da técnica reduz a capaci-
dade de a razão perceber o que não se explica mera-
mente pela matéria. O próprio ato de conhecer não é 
simplesmente material, porque o conhecido contém 
algo para além do dado empírico. Da mesma forma, 
o desenvolvimento do homem e dos povos também 
assume uma dimensão espiritual, de caminhada da 
humanidade, que a visão redutiva do materialismo e 
do tecnicismo não consegue perceber.

Conclusão

Na conclusão da encíclica, encontramos a cons-
tatação de que um humanismo sem Deus é um 
humanismo desumano. Isto porque é preciso que o 
desenvolvimento dos povos seja fundado na abertura 
de cada homem ao absoluto que é Deus e, portanto, 
à consciência moral e social da responsabilidade total 
pela família humana. As estruturas, as instituições, a 
cultura, o ethos, todos devem estar em relação com a 
transcendência e o amor de Deus, que nos convoca 
a sair de nós mesmos e ir em direção ao bem de 
todos.

O Papa termina a encíclica afirmando corajosa-
mente que a contribuição dos cristãos é imprescindível 
para o desenvolvimento dos povos. A Igreja – e, por-
tanto, também os fiéis leigos – tem o compromisso de 
lembrar a todos que a plenitude humana não se limita 
ao aspecto econômico, mas exige que sejam valoriza-
das também as dimensões morais, sociais e espirituais, 
que são parte essencial da vida do homem. Por isso, 
todo cristão é chamado a realizar sua missão na reali-
dade social, uma vez que admitir a existência de Deus 
implica um compromisso com o desenvolvimento de 
cada homem e de toda a humanidade. ❒



47

RELIGIÃO E 
CULTURA

Paulo Roberto de 
Andrada Pacheco 1

MATTEO RICCI 
(1552-1610): 

UM CIENTISTA 
MISSIONÁRIO

1 Doutor em Psicologia pela 
Universidade de São Paulo, 
estudioso  de  documentos 
antigos da Companhia de Jesus e 
professor do Centro Universitário 
Sant’Anna.

24 de março de 1578: era primavera em Coimbra. 
Seis meses antes, o italiano Matteo Ricci, noviço da 
Companhia de Jesus, então com os primeiros votos 
professados, começava os estudos de Teologia naquela 
cidade e se preparava para zarpar, junto com 14 outros 
companheiros, no navio que, uma vez por ano, partia 
dali para a Índia. Um ano antes, havia solicitado, numa 

carta de petição enviada ao Superior Geral da Compa-
nhia de Jesus, o Pe. Everardo Mercuriano (1514-1580), 
partir em missão para as Índias Orientais. Aconselhado 
pelo Pe. Alessandro Valignano (1539-1606), visitador 
das casas da Companhia no Oriente, Matteo Ricci, que 
contava com 25 anos de idade, decidiu então se arriscar 
a completar a missão que, 30 anos antes, seu confrade, 
o Pe. Francisco Xavier (1506-1552) e outros muitos que 
vieram depois dele não conseguiram terminar: levar o 
Cristianismo para a China.

O jovem maceratense, nascido no dia 6 de outu-
bro de 1552, desde muito cedo mostrou seus dotes 
intelectuais: aos 16 anos de idade começou os estudos 
de Direito, no Colégio Romano (fundado por Inácio de 
Loyola, em 1551), tendo antes se destacado no colégio 
jesuíta de Macerata, sua cidade natal. Alguns anos mais 
tarde, abandonou o curso de Direito para ingressar 
no noviciado da Companhia de Jesus. Começava ali, 
em 1571, a aventura desse italiano de espírito tenaz e 
respeitoso, de cultura vasta e grande capacidade de 
comunicação. Aventura que só terminaria no dia 11 de 
maio de 1610, quando o Imperador Wanli (1563-1620), 
da Dinastia Ming, numa atitude sem precedentes em 
toda a história do império, autorizou o sepultamento 
de um estrangeiro na China.

Li Madou, o “Sábio do Ocidente”, é como ficou 
conhecido na China, ocupando um posto definitivo 
na história da cultura milenar daquele país. E, de fato, 
Matteo Ricci pode mesmo ser considerado um sábio, 
um daqueles exemplos de “homens enciclopédicos” 
do renascimento: um verdadeiro humanista, dotado 
de cultura filosófica, teológica e artística, com conhe-
cimentos de ciências, especialmente, matemática, 
astronomia e geografia, que também sabia imprimir 
livros, consertar relógios e pêndulos, construir casas, 
arriscava-se na agricultura e que tinha amplos conhe-
cimentos de religiões e Sagradas Escrituras. Sua capaci-
dade de comunicação, seu conhecimento do mandarim 
e do Confucionismo, sua sabedoria e sua humildade, 
permitiram-lhe transitar da Corte Imperial de Beijing 



48

RELIGIÃO E 
CULTURA

48

para as casas dos chineses mais simples com muita 
facilidade. Essa extraordinária capacidade era devida 
não apenas ao seu temperamento inato, mas também 
ao seu rigor e à educação que recebeu nos colégios da 
Companhia de Jesus – especialmente o Romano, berço, 
na época, das melhores mentes da Europa. Naquela 
época, os estudos ali conseguiam unir a filosofia e a 
teologia às mais importantes pesquisas no campo das 
ciências positivas. Com professores como o matemático 
e astrônomo Christopher Clavius (1538-1612), ou o 
filósofo e jurista Francisco Suarez (1548-1617), ou o 
teólogo Roberto Belarmino (1542-1621), e outros tantos 
nomes das ciências e da teologia, o Colégio Romano 
se destacava na Europa e lançava as bases para os 
conhecimentos teóricos e as aplicações técnicas de 
muito da ciência moderna (ver box).

Tendo se instalado em Beijing apenas no ano de 
1601, Matteo Ricci passou por várias cidades e inúmeras 
dificuldades, até ser acolhido pelo Imperador na Cidade 
Proibida e, desde então, ser por ele financiado. Os 18 
anos passados em território chinês até o ano de sua aco-
lhida pelo “Filho do Céu” foram marcados por muitas 
viagens – Zhaoqing (de 1583 a 1589), Shaozhou (de 
1589 a 1594), Nanjing (1594), Nanchang (1595), Nanjing 
(de 1596 a 1598), Beijing (alguns meses de 1598), Nan-
jing (de 1598 a 1601) – nas quais fundava casas, enfren-
tava guerras, assaltos e prisão, trabalhava na tradução 
de obras do Ocidente (entre as quais o De Amicitia de 
Cícero), escrevia livros em mandarim, dedicava-se à edi-
ção de um dicionário, publicava mapas e administrava, 
como superior, a Missão Jesuíta da China.

Estabelecido em Beijing, Matteo Ricci pôde dedi-
car-se mais amplamente às ciências, especialmente à 
matemática, à cartografia e à geometria, traduzindo, 
junto com o amigo Xu Guangqi – a quem ensinou a arte 
da Memória1 –, os Elementos de Geometria, de Euclides. 
Até a sua morte, escreveu outras quatro obras, reeditou 
o Mapa Mundi que imprimiu logo de sua chegada à 
China e deu início à obra histórica intitulada “Sobre a 
Entrada da Companhia de Jesus e do Cristianismo na 
China” (ao final do texto, apresentamos uma lista das 
obras do Pe. Matteo Ricci).

Ao longo de anos de amadurecimento, preparação 
cultural, estudo da língua, dos hábitos e dos costumes, 
e inculturação na realidade chinesa, Matteo Ricci foi 
entendendo qual a posição que deveria assumir diante 
daquele povo para ser mais bem aceito. Enquanto que, 
no início, quis ser identificado como um homem de re-
ligião, conformando-se aos hábitos e à condição social 
dos monges budistas, depois de um tempo, entendeu 
que deveria, na verdade, conformar-se a um estilo de 
vida próprio dos letrados. Essa mudança deveu-se, so-
bretudo, à sua percepção aguda do ambiente no qual 
emergiu totalmente – fazendo-se chinês com os chi-
neses2: os monges viviam à margem da sociedade e o 
Cristianismo não era algo para ser vivido às escondidas, 

Uma das características da antiga Companhia de 
Jesus (1540-1773) era o fato de grande parte de seus 
membros virem da academia, muitos inclusive dedica-
dos às ciências. Não é de estranhar, visto a natureza e a 
missão da ordem: desde a conversão, Inácio de Loyola 
considerava a aquisição de conhecimentos tarefa bas-
tante proveitosa para a salvação das almas. Destaca-
se também o papel que, aos poucos, os jesuítas foram 
assumindo como educadores na Europa e no mundo, 
o que significou o progressivo uso pedagógico e cientí-
fico da razão, do método e da eficiência. Outro fator 
decisivo para o desenvolvimento das ciências entre os 
jesuítas é a organização institucional da Companhia, 
que permitiu a criação de um sistema de cooperação 
e comunicação, essencial para o recolhimento e a 
troca de informações científicas. Mas, seguindo as 
mudanças do pensamento científico europeu do 
início do século XVII, a Companhia deu novos passos, 
com nomes como o do cientista alemão Athanasius 
Kircher (1602-1680), um dos grandes nomes da ciência 
entre os jesuítas no século XVII: professor no Colégio 
Romano, dedicou-se à matemática, astronomia, 
acústica, química, microscopia, medicina, linguística, 
geografia, música, óptica, magnetismo etc.

1  Cf. YATES, F. A. A arte da memória. 
Campinas: UNICAMP, 2007.

2  Numa carta que o Padre Michele 
Ruggieri, seu companheiro de 
missão na China, escreveu a 
um amigo italiano, ele dizia: “... 
siamo fatti Cini: ut Christo Sinas 
lucrifaciamus” (“fizemo-nos 
chineses – para vencer a China 
para Cristo”).



49

RELIGIÃO E 
CULTURA

49

a fé religiosa não deveria levar a uma fuga da sociedade, 
mas a um empenho com o mundo, ad maiorem Dei 
gloriam – para a maior glória de Deus.

Dedicando-se, então, às ciências e às artes – sem 
prescindir da preocupação missionária3 –, conhecendo 
o espírito do povo chinês, Padre Ricci conquistou, 
pouco a pouco, um espaço de respeitabilidade que 
deixou uma marca indelével naquela cultura (até hoje 
– 400 anos depois –, é conhecido e respeitado pelos 
chineses):

Padre Ricci, quis, antes de tudo, abrir aos chineses 
uma via sólida para melhorar seus esforços de progres-
so científico, e com 
verdadeira coragem 
traduziu para o man-
darim a geometria de 
Euclides. Tratava-se 
de uma contribuição 
preciosa oferecida 
pelo Ocidente ao 
mundo chinês. Mas, 
obviamente, o mace-
ratense mirava tam-
bém outros objetivos, 
perseguidos sempre 
com profundo respeito pelos seus interlocutores. Ao falar 
do Evangelho, ele soube encontrar o modo culturalmente 
mais apropriado para quem o escutava. Iniciava com a 
discussão de temas caros ao povo chinês, isto é, a morali-
dade e as regras da vida social, segundo a tradição do 
confucionismo, onde, inclusive, reconhecia com simpatia 
os grandes valores humanos e éticos. Em seguida, introdu-
zia de modo discreto e indireto o ponto de vista cristão dos 
vários problemas; e assim, sem querer se impor, acabava 
levando muitos dos ouvintes ao conhecimento explícito 
e ao culto autêntico de Deus, Sumo Bem4.

Seu empenho acabou por construir uma ponte 
de diálogo entre a Europa e a China, significando um 
primeiro e profícuo intercâmbio entre culturas. Um 
intercâmbio que, hoje em dia, mostra-se cada vez mais 

fundamental, dada a crescente importância da China 
no cenário internacional. De fato, foi a competência 
dos jesuítas em algumas ciências de seu tempo, como 
a matemática e a astronomia, o que lhes permitiu o 
reconhecimento e a consideração por parte dos intelec-
tuais chineses, e que lhes abriu as portas do Império. 
Por isso, ainda que a ciência tenha sido uma ferramenta 
para conseguir seu verdadeiro objetivo de caráter 
evangelizador, hoje em dia, o aspecto mais estudado da 
história dos jesuítas na China é, justamente, seu trabalho 
científico5. O Padre Matteo Ricci, 400 anos depois, ainda 
nos ensina como devemos nos aproximar de um povo 

de cultura milenar, 
como o chinês: res-
peito, capacidade 
de diálogo, liberdade 
intelectual, amizade, 
generosidade. Foram 
essas virtudes que 
impressionaram o 
Imperador Wanli até 
o ponto de desejar 
que o jesuíta se insta-
lasse em Beijing sob 
seu patrocínio.

Em 1608, o padre Ricci descreveu, em uma carta 
enviada para a Itália, os frutos que começava a ver desse 
empenho árduo de quase três décadas:

Eu ainda me encontro na Corte de Beijing há oito anos 
desde que cheguei, e estou bem ocupado, e aqui penso 
acabar minha vida, pois assim deseja este rei. Muitos se 
tornaram cristãos em quatro casas que temos em quatro 
lugares principais do reino: e muitos vêm às Missas e se 
confessam e comungam nas festas principais, e ouvem com 
grande gosto a palavra de Deus, com o que se tem grandes 
frutos. Mas muito mais com os livros que se imprimem e 
língua chinesa, e neste ano imprimiu-se um, que foi muito 
aceito, e foi reimpresso em duas ou três outras províncias.

Passados mais de 1300 anos desde a chegada dos 
primeiros cristãos à China6, hoje este país conta com 

3  N a  v e r d a d e ,  o  d u a l i s m o 
entre missão evangelizadora 
e preocupação científica não 
existia, assim como não existia 
o dualismo moderno entre fé e 
razão.

4  JOÃO PAULO II. Discorso di 
Giovanni Paolo II ai partecipanti 
al convegno di studii nel IV 
Centenario dell’Arrivo di Matteo 
Ricci. Vaticano: Libreria Editrice 
Vaticana, 1982.

5  Acerca da importância dos 
jesuítas,  e  especialmente 
do Pe. Matteo Ricci, para o 
desenvolvimento científico na 
China, cf.: CERVERA, J. A. Ciencia 
misionera en Oriente. Zaragoza: 
Universidad de Zaragoza, 2001, 
ENGELFRIET, P. Euclid in China. 
Leiden: Brill, 1998 e D’ELIA, 
P. M. L’apport scientifique du 
Père Matthieu Ricci à la Chine. 
Tianjin: Hautes Études, 1934, 
entre outros.

6  Em 635, durante a Dinastia 
Tang, o bispo persa Alopen, que 
guiava uma delegação de Bagdá, 
foi recebido pelo Imperador 
Taizong. E, em 638, o Imperador 
Tcheng-Kuan autorizou a difusão 
do Cristianismo no Império. 

Mapa-múndi elaborado por Matteo Ricci na China
(Milano, Biblioteca Ambrosiana)



50

RELIGIÃO E 
CULTURA

50

uma presença de mais de 12 milhões de cristãos que 
vivem sob a perseguição do regime comunista. No dia 
27 de maio de 2007, o Papa Bento XVI, em uma carta 
enviada aos cristãos da China, escreveu:

Estou ciente de que a normalização das relações com 
a República Popular da China requer tempo e pressupõe 
a boa vontade de ambas as partes. Do seu lado, a Santa 
Sé permanece aberta a negociações, necessárias para 
superar o difícil momento atual. De fato, esta situação 
carregada de mal entendidos e incompreensões não 
favorece as Autoridades chinesas nem a Igreja católica na 
China. Como declarou o Papa João Paulo II, recordando 
aquilo que o Padre Matteo Ricci escrevia de Beijing, “tam-
bém a Igreja católica de hoje não pede à China e às suas 
Autoridades políticas privilégio algum, mas unicamente 
a possibilidade de retomar o diálogo, a fim de alcançar 
uma relação tecida de respeito recíproco e de profundo 
conhecimento”. Que a China o saiba: a Igreja católica tem 
o vivo propósito de oferecer, uma vez mais, um serviço 
humilde e desinteressado, naquilo que lhe diz respeito, 
para o bem dos católicos chineses e para o de todos os 
habitantes do País7.

Não podemos, finalmente, nos esquecer de que 
este diálogo é fundamental se considerarmos que, 
nos últimos anos, a China tem passado por inúmeras 
mudanças que vêm ajudando este país a consolidar sua 
presença no cenário internacional, tornando-se uma 
das maiores e mais promissoras potências econômicas 
do mundo. 

Ao mesmo tempo ela enfrenta múltiplos problemas 
internos, como a corrupção, o desemprego crescente, e a 
difusão de uma ideologia caracterizada pelo mero pragma-
tismo econômico. Neste contexto, o incremento das relações 
entre o estado do Vaticano e o Estado chinês poderia se dar 
por meio de um intercâmbio cultural que colocasse em evi-
dência os valores humanos presentes na tradição histórica 
destes dois estados8.

Valores estes que Padre Matteo Ricci, o cientista 
missionário, soube comunicar e encontrou, no povo 
chinês, um interlocutor à altura.  ❒

7  BENTO XVI. Carta do Santo 
Padre Bento XVI aos bispos, 
aos presbíteros, às pessoas 
consagradas e aos fiéis leigos 
da Igreja Católica na República 
Popular da China. Vaticano: 
Libreria Editrice Vaticana, 2007.

8  CARLETTI, A. China e Vaticano. 
In: FONDAZIONE CASSAMARCA. 
(Org.). Colóquio Internacional O 
Humanismo Latino e as culturas 
do Extremo Oriente. Treviso: 
Fondazione Cassamarca, 2006, 
v. 1, p. 321.

OBRAS DO PE. MATTEO RICCI, SJ

O Pe. Matteo Ricci, S.J., publicou, ao longo 
de sua vida na China, as seguintes obras: 

• Explicação dos dez mandamentos, Shiuhing, 
1584; 

• Verdadeira Noção de Deus, Nam-cheung, 
1595 (reimpresso em Macao e traduzido 
para o coreano, o japonês e o francês);

• Tratado sobre Amizade, Nam-cheung, 1595 
(traduzida também em italiano e publicada 
em Macerata, no ano de 1885); 

• Vinte e cinco sentenças que contêm a 
essência moral cristã, Beijing, 1604; 

• Tetrabiblion Sinense de moribus, publicado 
na Itália no ano de 1593 (tradução do Sishu, 
obra clássica chinesa, para o latim); 

• Dez sentenças paradoxais, Beijing, 1608; 

• Disputas contra seitas da idolatria, Beijing, 
1609; 

• Vantagens do jejum e Nove virtudes 
necessárias aos sacerdotes que querem 
(dois opúsculos em um volume); 

• Mapa Mundi ,  1584 (que depois foi 
reimpresso em Beijing); 

• Método de aprender de cor, Nanjing, 1595; 

• Comentário sobre os quatro elementos do 
Mundo, 6 vols., Beijing, 1598; 

• Desenvolvimento da esfera celeste, 2 vols., 
Beijing, 1607; 

• Annuae literae a Sinisannis, 1591, 1605 e 
1607, e 1611;  além de outras cartas.



51

RELIGIÃO E 
CULTURA

MEMÓRIA:
OS MÁRTIRES DE 

EL SALVADOR

1 Héctor Samour é doutor em 
Filosofia pela Universidad 
Centroamericana José Simeón 
Cañas de El Salvador (UCA), 
onde coordena o Programa de 
Pós-doutorado em Filosofia. 
Foi  professor visitante do 
Swarthmore College (EUA) e 
da Universidad de Granada 
(Espanha).

Vinte anos não foram suficientes para apagar da 
memória o terrível assassinato de seis padres jesuítas, 
juntamente com a funcionária de sua residência e sua 
filha de 15 anos, no dia 16 de novembro de 1989, no 
jardim da comunidade jesuíta da Universidade Centro-
Americana José Simeón Cañas (UCA), em El Salvador.

Na madrugada daquela quinta-feira, paramilitares 
do Batalhão Atlacatl do Exército salvadorenho invadi-
ram a residência dos jesuítas e executaram os sacer-

dotes espanhóis Ignacio Ellacuría, então reitor da UCA, 
Ignacio Martín Baró, Segundo Montes, Amando López, 
Juan Ramón Moreno, além do sacerdote salvadorenho 
Joaquín López, a funcionária da residência dos jesuítas 
Elba Montes, e sua filha de 15 anos, Celina.

A ação deu sequência ao assassinato de outro jesuíta, 
Pe. Rutilo Grande, amigo próximo de Dom Óscar Arnulfo 
Romero, arcebispo da capital, San Salvador, que também 
havia sido fuzilado enquanto celebrava a missa.

Ao completar 20 anos em novembro de 2009, o 
brutal homicídio ocorrido na UCA foi relembrado em 
diversas partes do mundo. Apenas agora o governo 
salvadorenho reconheceu o crime, mas a maioria dos 
assassinos continua em liberdade. 

Apresentamos trechos das entrevista de Héctor Samour 
para Patrícia Fachin publicada pelo Instituto Humanitas, 
Unisinos, com tradução de Benno Dischinger.

Vinte anos após a morte de Ignacio Ellacuría e seus 
companheiros, como avalia seu legado? Quais são, em sua 
opinião, as principais conquistas que Ellacuría produziu 
para a sociedade e a Igreja salvadorenha?

Héctor Samour: Os mártires da UCA converteram-
se para muitos de nós em exemplo, causa de ânimo 
e esperança e, inclusive, motivo de celebração. Além 
disso, conseguiram, com sua morte, que o processo 
de paz de El Salvador se acelerasse, contribuindo para 
salvar um grande número de vidas.

No caso de Ellacuría, sua contribuição foi fundamen-
tal para propiciar o diálogo-negociação entre as partes 
em confronto no conflito armado de El Salvador e para 
encerrá-lo de forma racional e justa. Sua crítica às raízes 
do conflito, sua denúncia da repressão dos militares e 
da falta de liberdades no contexto de uma sociedade 
desgarrada como a salvadorenha, converteu-se num 
elemento fundamental na defesa dos direitos humanos 
dos fracos e excluídos. 

Para a Igreja salvadorenha, a contribuição de Ellacuría 
pode ser resumida em duas frases: profecia e utopia. 
Profecia enquanto denúncia de tudo aquilo que nega os 



52

RELIGIÃO E 
CULTURA

52

valores de reino de Deus, e utopia enquanto anúncio de 
uma nova sociedade e de uma nova civilização que tor-
nem possível uma presença maior de Deus na história. 

Os sonhos de Ellacuría em relação à justiça social ganha-
ram perspectiva em El Salvador? Em que sentido o martírio 
dos seis jesuítas e das duas mulheres suscitou a busca por 
melhores condições de vida para o povo salvadorenho?

Héctor Samour: Se olharmos em retrospectiva tudo 
que sucedeu em El Salvador desde a assinatura dos 
acordos de paz de 1992, pode-se avaliar que muito do 
que Ellacuría e seus companheiros mártires promoviam 
em suas análises e em suas ações, como a superação 
do militarismo, a promoção da democracia e o respeito 
dos direitos humanos, teve concreções importantes. As 
maiores conquistas nas últimas décadas em El Salvador 
se deram em nível político: retirada dos militares da vida 
política, pluralismo político, respeito dos direitos civis e 
políticos, especialmente da liberdade de expressão e de 
reunião. Certamente ficam pendentes os problemas soci-
ais e econômicos, especialmente a pobreza e a exclusão 
de grandes segmentos da população, e a desigualdade 
social e econômica, que são fatores importantes que inci-
dem diretamente na conflitividade e violência social que 
se observa atualmente na sociedade salvadorenha. 

Muito do que os mártires jesuítas promoviam com 
sua práxis e seu pensamento influiu no desenvolvimen-
to social e político em El Salvador, começando com a as-
sinatura dos acordos de paz e o subsequente processo 
de democratização que se abriu a partir da década dos 
anos noventa. Não há agora melhores condições de 
vida do ponto de vista social e econômico, porém, ao 
nível político sim. 

Qual é a importância dos mártires para a Igreja latino-
americana?

Héctor Samour: Os mártires continuam sendo um 
exemplo do que é ser uma Igreja encarnada na história 
concreta de um povo, buscando realizar os valores do 
reino em sociedades divididas e contrapostas a partir 

da opção pelos pobres e excluídos. Sua proposta de 
um cristianismo libertador continua sendo vigente em 
sociedades pobres como as nossas e que necessitam 
urgentemente de mudanças fundamentais para poder 
construir uma convivência social justa, democrática e 
ambientalmente sustentável. 

Como a experiência de Ignacio Ellacuría ajuda a 
pensar a criação de uma civilização melhor em termos 
humanos e libertadores?

Héctor Samour: Ignacio Ellacuría, há vinte anos, 
assinalou algo que agora se torna mais evidente: que a 
atual civilização do capital, a civilização ocidental, não é 
ética, porque não é universalizável. Sua universalização 
acarretaria uma catástrofe ambiental de proporções ini-
magináveis. Trata-se de uma civilização que está levando 
a humanidade e o planeta à sua destruição. Por isso é ne-
cessário, dizia ele, reverter a história, subvertê-la e lançá-la 
em outra direção. Ou seja, para uma nova civilização que 
ele chamou uma civilização da pobreza na qual a primazia 
não tenha o capital senão o trabalho humanizador e na 
qual se torne possível a satisfação das necessidades básicas 
para todos e o respeito e a preservação da diversidade 
cultural do planeta que hoje está sendo esmagada pela 
globalização da cultura popular norteamericana. 

Qual é a atualidade de Ignacio Ellacuría no debate 
filosófico contemporâneo? 

Héctor Samour: Em Ellacuría, encontramos uma 
proposta filosófica que, sendo crítica da modernidade, não 
cai nas posturas conservadoras das filosofias pós-modernis-
tas. Ele propõe enraizar a reflexão filosófica na e a partir 
da práxis histórica, tratando de pôr no centro da reflexão 
filosófica os graves problemas de que padecem as maio-
rias da humanidade. Neste sentido, para ele, a tarefa da 
filosofia é dupla: de crítica e de criação. De crítica às ideo-
logias e ideologizações que encobrem a realidade, e de 
criação e de proposta de soluções aos graves problemas 
da realidade histórica, sobretudo daqueles que afetam as 
maiorias populares e os povos oprimidos.  ❒



53

RELIGIÃO E 
CULTURA

Henriete Aparecida
da Fonseca 1

CRISTIANISMO PURO E SIMPLES, 
 de C. S. LEWIS

1 Graduada em Ciências Sociais 
p e l a  P U C - S P ,  m e s t r e  e m 
Ciências da Comunicação pela 
USP e professora do Centro 
Universitário da FEI.

Mere christianity data de 1942-44 e, na 
sua forma definitiva, de 1952. No Brasil 
foi publicado recentemente pela 
editora Martins Fontes, com 
o título Cristianismo puro 
e simples (2005). É uma das 
obras centrais e mais populares de 
C. S. Lewis, o autor que ficou conhecido 
entre nós pelos famosos contos alegóricos in-
fanto-juvenis as Crônicas de Nárnia, de grande sucesso. 
Muitos outros textos importantes de Lewis ganharam 
edição brasileira, mas de fato é de comemorar entre nós 
o aparecimento de Mero Cristianismo.

Mais do que nunca, como quando a obra foi 
publicada na Inglaterra dilacerada por duas guerras 
e desanimada na fé, aqui também conhecemos hoje 
um esfriamento do coração humano só comparável 
ao abatimento diante da dor ou da perda dos ideais. 
Talvez não reconheçamos tal estado, pois nos dizemos 
cristãos e, portanto, achamos que seria exagero colocar 
as coisas dessa forma. No entanto, essa profissão de fé 
hoje é mais nominal do que real e, na grande maioria, 
somos como os homens modernos descristianizados, aos 
quais Lewis buscou levar as luzes do entendimento que, 
em primeiro lugar, havia conquistado para si mesmo. O 
brilhante professor de Oxford debateu-se bravamente 
para encontrar as profundezas do mistério da existência 
e, ateu professo, sairia da luta um homem novo, a quem a 
razão havia mostrado o passo necessário para aderir à fé. 
A força singular do seu livro nasce daí. É um relato pessoal 
e bastante honesto da descoberta de Deus, descrito por 
aquele que foi um dos espíritos mais brilhantes, cultos e 
verdadeiros do século XX.

Mais do que questões apologéticas de exposição 
da doutrina cristã, os temas que o livro apresenta são as 

diversas questões que se colocam 
ao pensamento quando este é 

capaz de perceber a existência de 
Deus. Sua formulação genial (e irrefu-

tável) da demonstração da existência de 
Deus pela via da Lei Natural é das páginas 

mais admiráveis do livro, mas é só o começo: 
Lewis é capaz de nos fazer entender de novo a 

transcendência de Deus, a realidade da Encarnação 
e muitos pontos da moral cristã de difícil compreensão 

para quem busca hoje uma prática da fé apoiada apenas 
na mera opinião. Ao buscar a demonstração lógica e 
a coerência das ideias, Lewis usa imagens familiares a 
todos, inclusive ao leitor não cristão, criando um modo 
de exposição renovador e que serve de verdadeiro apoio 
para a inteligência alcançar as ideias que apresenta. 

Ao olhar para além das questões de doutrina e se 
preocupar mais em apresentar no que os cristãos real-
mente creem, Lewis encontra uma maneira de falar a 
todos, mas principalmente àqueles a quem a confusão 
e correria dos tempos atuais não permitem mais sequer 
entender o que é o Cristianismo – e muito menos vis-
lumbrar sua finalidade e promessa.

O Cristianismo que Lewis nos apresenta em seu 
despretensioso livro é necessário hoje, pois, dirigindo-se 
àqueles que ainda não encontraram a pessoa de Jesus 
Cristo, ele faz ver que não se trata apenas de uma ideia, 
de aderir a uma fé, mas de tocar o fato cristão acontecido 
e, ainda hoje, percebê-lo como real – o que, aliás, diga-se 
de passagem, é preciso reafirmar também aos que pro-
fessam uma fé apenas nominal. A leitura de C. S. Lewis 
modifica nossa visão e, com isso, alarga o nosso coração 
para a aceitação do extraordinário fato de que Deus se 
fez presente entre nós. Sua leitura é obrigatória e o livro 
está em nossa biblioteca. Mãos à obra! ❒



54

DESAFIOS
MODERNOS

Rafael Mahfoud 
Marcoccia 1

1 Mestre e doutorando em Ciências 
Políticas pela PUC-SP e professor 
do Centro Universitário da FEI.

UMA PROPOSTA PARA 
VIVER A POLÍTICA

Em outubro próximo estaremos diante de mais 
uma eleição para presidente, governador, senador e 
deputado – estadual e federal. Desejamos ajudar a 
compreender os critérios oferecidos pela Igreja Católica 
para escolher os candidatos e para viver o momento 
das eleições de modo positivo e construtivo.

Por um lado, há um progresso nos indicadores soci-
ais e econômicos; por outro, há uma percepção real de 
que as dificuldades da vida cotidiana estão se tornando 
mais pesadas. A crescente violência, o desemprego, a 
educação precária dos filhos, atingem um número cada 
vez maior de pessoas e famílias. Além disso, estamos 
diante de um desastre ético e da decomposição da 
vida política. 

A sociedade brasileira vive um desencanto com a 

vida política. Por toda parte se ouve que os políticos são 
mesmo corruptos, que não vale a pena participar da vida 
política do país, que o melhor é cada um cuidar de si, que 
o Estado deve cuidar de tudo, apesar de geralmente não 
cuidar bem de quase nada. Esse desencanto não é uma 
sadia compreensão dos limites da política. Pelo contrário, 
é um sinal da perda de esperança na possibilidade de se 
encontrar algo de novo na vida, de uma experiência que 
valha a pena ser vivida e que nos lance - de forma positiva 
- na aventura da realização de nossa humanidade.

A consequência é que muitas vezes somos tenta-
dos a achar que a política não é para nós — pessoas 
comuns —, mas apenas para os políticos “profissionais”. 
Várias vezes acreditamos ser nosso voto apenas uma 
obrigação, que pouco ou nada adianta.

Congresso Nacional, Brasília, DF. (Mario Roberto Duran Ortiz)



55

DESAFIOS
MODERNOS

Felizmente não é verdade. A postura política não 
passa apenas pelos que são eleitos, mas pela atitude de 
cada um de nós que precisa se educar a fazer da vida 
serviço ao outro. Se não nos interessarmos pela política, 
ela acaba sendo usada por pessoas que não se preo-
cupam com o bem comum e sim com seus interesses 
particulares, o que inevitavelmente gera corrupção. 

É preciso, portanto, retomar o verdadeiro signifi-
cado da política: entendê-la como uma das formas mais 
eficazes de interferirmos na realidade e construirmos 
uma nova sociedade. 

O filósofo italiano Luigi Giussani afirma em seu 
livro O Eu, o poder, as obras que a “a política só pode ter 
como preocupação fundamental o homem (...) e o que 
determina o homem é aquele elemento dinâmico que, 
por meio das perguntas, das exigências fundamentais 
com que se exprime, guia a expressão pessoal e social do 
homem” (p.161). 

No impacto com a realidade é natural que surjam as 
perguntas – por que existe a injustiça? Por que existe a 
desigualdade? Por que muitos têm tantas coisas e outros 
têm tão pouco? Por que existe o mal? Ao mesmo tempo, 
também é interessante notar que quando nascem essas 
perguntas vêm juntas exigências: exigência de justiça, a 
exigência de bem, de bem comum (para todo mundo), 
o desejo de amor, o desejo de beleza, o desejo de paz. 

Diante da realidade nascem essas perguntas e es-
sas exigências, esses desejos, que são o que nos guiam 
e nos fazem tentar responder às circunstâncias que 
aparecem diante da realidade.

Giussani em outro momento descreve:
O desejo é como uma fagulha com a qual se acende 

o motor. Todos os movimentos humanos nascem desse 
fenômeno, desse dinamismo constitutivo do homem. O 
desejo acende o motor do homem e então ele se põe a 
buscar o pão e a água, se põe a buscar o trabalho, põe-se 
a buscar uma poltrona mais cômoda e uma morada mais 
decente, interessa-se por saber como é que alguns têm 
tanto e outros não têm nada. E é interessante que a partir 
daí, dessas perguntas, dessas exigências a pessoa se torna 

sujeito ativo e verdadeiro da história. (p. 169) 
Quer dizer, quando nascem essas perguntas e elas 

são levadas em conta, o homem se movimenta para 
tentar responder a essa realidade. E a política deve 
manter vivo o desejo original do homem, do qual 
brotam desejos e valores que tornam a pessoa sujeito 
verdadeiro e ativo da história. 

É a política partindo da pessoa, e não de uma ideia 
pré-concebida, não de uma ideia ou de um plano que 
se tem e se aplica; uma forma de ver política de acordo 
com a realidade, de acordo com as circunstâncias que se 
apresentam, partindo da pessoa: eu olho para as minhas 
exigências, olho para as perguntas que surgem em mim 
no impacto com a realidade e tento respondê-las de 
acordo com a minha criatividade. A política deve servir a 
isso. E essa dinâmica está no nível pessoal, mas também 
está no nível comunitário, no nível social até chegar às 
relações políticas, à sociedade e ao Estado.

A política não se fundamenta no individualismo 
atomizante, e sim na natureza social do homem, que o 
leva a associar-se espontaneamente para realizar seus 
objetivos, o que não conseguiria sozinho. 

Como diz Giussani:
Um homem tem um desejo e busca satisfazê-lo. Outros 

homens, sentindo o mesmo desejo, buscam satisfazê-lo 
e compreendem que se reunindo, satisfazem cada um 
o próprio desejo de modo mais fácil e muito melhor. 
Quanto mais se dá liberdade à criação das comunidades 
intermediárias e quanto mais o poder se dá conta do seu 
serviço, mais feliz será a humanidade. (p. 171)

Pluralismo Social

Em uma sociedade, as pessoas se organizam 
em grupos e movimentos dentro de um contexto 
de comunhão e afinidades, para responder às suas 
necessidades mais profundas e às exigências originárias 
de cada pessoa. Esses grupos e movimentos são o 
fenômeno chamado costumeiramente de “associações 
intermediárias”, que vivem diretamente a experiência 



56

DESAFIOS
MODERNOS

da solidariedade e do bem comum, criando iniciativas 
e obras para responder a essas necessidades. São 
inúmeros exemplos, tais como: centros de acolhida 
para pessoas em situações críticas, creches, centros 
de reforço escolar, centros de formação profissional, 
escolas, hospitais filantrópicos, cooperativas de 
microcrédito, cooperativas de trabalho, empresas, 
atividades de assistência a idosos, centros comunitários, 
centros para distribuição de alimentos e bens de 
primeira necessidade. São presenças capilares no tecido 
da nossa sociedade. 

Tais iniciativas são fundamentais para manter vivo o 
dinamismo social, uma vez que o movimento que as gera 
está ligado às circunstâncias concretas da vida e, por-
tanto, estará sempre aberto a reformulações, mudando, 
corrigindo e renovando a forma de sua resposta.

Essas associações e grupos intermediários in-
tercalam-se entre o indivíduo isolado e o Estado, 
constituindo uma garantia da comunidade contra a 
redução individualista e contra o poder estatal. A vida 
social move-se em círculos concêntricos indestrutíveis: 
primeiro, o círculo da pessoa individual, circundado 
pelo da família; depois, o círculo das livres e autônomas 
atividades sociais das pessoas, em sua vida cultural e 
econômica; e então, abraçando-as e proporcionando 
paz, justiça e ordem entre eles, o Estado.

A sociedade é a multidão dos indivíduos e das famí-
lias, das inumeráveis e variadas associações. Acham-se 
todos ligados entre si por sua livre iniciativa, são dirigi-
dos por seus fins e interesses particulares, no esforço 
cotidiano pelo melhoramento individual e social, pela 
cooperação econômica e pelo progresso social; sempre 
em solidariedade de ações e objetivos, para atingirem 
o bem de todos.

Uma sociedade pluralista reconhece às associações 
e obras um grande raio de ação. O Estado encontra-se 
a serviço do bem comum, que é ajuda para que os 
membros da comunidade se desenvolvam sob sua 
própria responsabilidade e autodeterminação.

A maioria dessas realidades sociais tem uma preo-

cupação educativa com as pessoas com as quais se 
relaciona e, por isto, torna-se ponto de referência na 
sociedade. Ao responder às necessidades específicas, 
sua ação é voltada para a pessoa em sua totalidade, 
realizando uma formação humanizadora diante da 
crescente decadência individual, familiar e social. Essa 
riqueza não depende, exclusivamente, da ação de 
quem “faz política”, mas daquelas realidades sociais 
que vivem uma estima sincera para com o outro, em 
qualquer situação este se encontre, uma estima que 
o torna mais livre e responsável diante das próprias 
circunstâncias da vida. São experiências de solidarie-
dade e gratuidade, necessárias para a realização de 
cada pessoa e para a construção do verdadeiro tecido 
social. Isso é construção política!

Os problemas de desenvolvimento do Brasil estão 
diretamente vinculados à possibilidade das pessoas 
se associarem e efetivarem experiências concretas 
para enfrentar toda ordem de problemas da vida e de 
necessidades cotidianas. Um governo que pretende 
definir as necessidades do indivíduo e da sociedade 
acaba substituindo a iniciativa destes pela ação de 
aparatos burocráticos, ineficientes e dispendiosos. 
Torna-se, assim, inimigo da educação a uma verdadeira 
liberdade e criatividade – únicas possibilidades para a 
responsabilidade pessoal e coletiva.

Doutrina Social da Igreja

Partindo da experiência humana, a Igreja Católica 
propõe uma resposta abrangente, que contemple todas 
as dimensões da pessoa humana e que, por isso, valem 
para todos indiscriminadamente. Através da sua Doutrina 
Social, nos convida a participar da vida política de nossa 
comunidade, Estado, País. Esse convite gira em torno 
de alguns valores e princípios fundamentais e gerais, 
permanentes e universais, e que constituem a espinha 
dorsal da sua proposta para a sociedade e a política. 

Os princípios são: antes de tudo, o primado da 
pessoa humana com sua dignidade transcendente 



57

DESAFIOS
MODERNOS

(princípio personalista); em seguida, o princípio de 
solidariedade, entendida como comunhão fraterna 
para o bem de todos; em terceiro lugar, o princípio de 
subsidiariedade, que prioriza a participação das associa-
ções intermediárias para a resolução de seus próprios 
problemas e sugere que tudo aquilo que pode ser 
realizado por elas deve ser incentivado e incrementado 
pelo Estado, deixando para a administração pública so-
mente aquilo que a sociedade não é capaz de resolver, 
e a fiscalização das atividades sociais. 

1. Princípio Personalista

João XXIII, na Encíclica Pacem in terris, descreve a 
função desse princípio personalista: “Em uma convivên-
cia humana bem constituída e eficiente, é fundamental 
o princípio de que cada ser humano é pessoa; isto é, 
natureza dotada de inteligência e de vontade livre. Por 
essa razão, possui em si mesmo direitos e deveres, que 
emanam direta e simultaneamente de sua própria na-
tureza. Trata-se por conseguinte, de direitos e deveres 
universais, invioláveis, inalienáveis.” (n. 9) 

Isso significa afirmar que o Estado é posterior ao 
homem, ou seja, significa realmente aceitar que no 
centro do sistema está a pessoa humana com os seus 
direitos e seus deveres, a começar pelo direito à vida, 
que é a base de todas as liberdades fundamentais do 
homem: a liberdade de pensamento e de consciência, 
de educação e de associação, inclusive o direito ao 
trabalho e todos os outros direitos civis.

Hannah Arentd, em seu clássico A condição humana, 
reitera a singularidade e o protagonismo da pessoa 
numa abordagem sócio-política: “O erro básico de todo 
materialismo político (...) é ignorar a inevitabilidade com 
que os homens se revelam como sujeitos, como pessoas 
distintas e singulares, mesmo quando empenhados 
em alcançar um objetivo completamente material e 
mundano” (p. 196). E conclui que há grande risco em 
reduzir a pessoa ao homem-político, a um ser que possui 
existência enquanto cidadão em relação a um Estado.

Em Por uma civilização do amor, Bartolomeo Sorge 
sugere que tanto o Estado como a sociedade deverão 
buscar o bem comum, subordinando-o sempre à 
plena realização da pessoa. Portanto, a sociedade e 
o Estado podem dispor da atividade da pessoa para 
a consecução das metas comuns, mas jamais podem 
dispor da própria pessoa, nem da vida do homem, pois 
esta é o fundamento de todos os outros direitos. Por 
isso, os limites morais e jurídicos que daí derivam não 
prejudicam nem os poderes públicos, nem o desen-
volvimento, nem o progresso da pesquisa científica, 
mas são simplesmente garantia de civilização. De fato, a 
pessoa humana tem em si valor de fim e jamais poderá, 
em qualquer caso e por qualquer razão, ser considerada 
e tratada como um empecilho.

É necessário, então, que se ajude a eleger pessoas 
que defendem a vida e o bem comum, que reco-
nhecem o valor das pessoas desde o momento da 
concepção até o último instante da vida, ou seja, que 
tenham posições claras contra o aborto, as pesquisas 
com embriões humanos e a eutanásia.

2. Princípio de Solidariedade

A primazia absoluta da pessoa humana não con-
trapõe o indivíduo à sociedade; ao contrário, vislumbra 
no indivíduo o próprio fundamento da sociabilidade. Isto 
é, a sociedade nasce da pessoa; é uma resultante dela. De 
fato, a pessoa existe e se realiza sempre em sociedade; o 
homem é um ser ao mesmo tempo individual e social.

Por isso, o Concílio Vaticano II conclui: 
A natureza social do homem torna claro que o processo 

da pessoa humana e o desenvolvimento da própria socie-
dade estão em mútua dependência. Com efeito, a pessoa 
humana, uma vez que por sua natureza, necessita absoluta-
mente da vida social, e deve ser o princípio, o sujeito e o fim 
de todas as instituições sociais. Não sendo portanto a vida 
social algo de acrescentado ao homem, este cresce segundo 
todas as suas qualidades e torna-se capaz de responder à 
própria vocação, graças ao contato com os demais, o mútuo 



58

DESAFIOS
MODERNOS

serviço e o diálogo com seus irmãos  (n.25).
Da intrínseca sociabilidade da pessoa surge o 

princípio de solidariedade. A prática da solidariedade 
no interior de cada sociedade é válida quando os seus 
membros se reconhecem uns aos outros como pessoas. 
Aqueles que têm mais, dispondo de uma parte maior 
de bens e de serviços comuns, devem ser responsáveis 
pelos mais fracos e estar dispostos a compartilhar com 
eles o que possuem. Por seu lado, os mais fracos, na 
mesma linha de solidariedade, não devem adotar um 
atitude meramente passiva ou destrutiva do tecido 
social; mas, embora defendendo os seus direitos legí-
timos, fazer o que lhes compete para o bem de todos. 
Os grupos da sociedade, por sua vez, não deveriam 
insistir egoísticamente nos seus próprios interesses, 
mas respeitar os interesses dos outros.

Desse princípio de solidariedade também derivam 
para a ação social e a política alguns importantes crité-
rios de julgamento. O Concílio nos relembra especial-
mente três: “satisfaçam-se as exigências, em primeiro 
lugar, as exigências da justiça, para que não se dê como 
caridade o que já é devido a título de justiça”; em se-
gundo lugar, “eliminem-se as causas (estruturais) dos 
males, não só os efeitos”; finalmente, “seja encaminhada 
a ajuda de tal maneira que, os que a recebem, pouco a 
pouco se libertem da dependência externa e se tornem 
auto-suficientes.” (n. 8).

3. Princípio de Subsidiariedade

Por fim, a Doutrina Social da Igreja nos apresenta 
o princípio de subsidiariedade, que vem equilibrar a 
liberdade, detendo o indevido intervencionismo estatal 
em áreas próprias da sociedade, e convocando o Estado 
a ajudar, promover, coordenar, controlar e suprir a ativi-
dade do pluralismo social. O princípio busca a valorização 
da sociedade e tem como pressupostos, além da liber-
dade, a iniciativa e a responsabilidade dos indivíduos e 
dos grupos no exercício de seus direitos e obrigações. 
Esse princípio tenta estabelecer uma relação equilibrada 

entre o Estado e os cidadãos, visando ao atendimento 
das demandas sociais de modo mais eficiente, obser-
vando sempre os valores e vontades da sociedade.

Subsidiariedade significa ajuda ou socorro, e sugere 
que tudo aquilo que pode ser realizado pela sociedade 
deve ser incentivado e incrementado pelo poder pú-
blico, deixando para o governo somente aquilo que a 
sociedade não é capaz de resolver, e a fiscalização das 
atividades sociais. Prioriza a organização das pessoas 
para a resolução de seus próprios problemas (habita-
ção, saúde, educação etc), estabelecendo parcerias com 
os governos e outras entidades, ao invés de apostar na 
intervenção exclusiva do Estado. 

Deste modo, temos a afirmação do valor da pes-
soa, da sua criatividade e da sua capacidade de gerar 
obras sociais ou lucrativas que enfrentam a realidade 
concreta do cotidiano, dando respostas às necessidades 
encontradas. 

As propostas concretas que nascem das associações 
intermediárias influenciam de maneira determinante 
as circunstâncias da vida social de um povo e de uma 
nação. De fato, a presença dessas associações é fun-
damental para que se mantenham vivas a identidade 
e a criatividade popular. A experiência acumulada das 
organizações sociais deve ser utilizada na formulação das 
políticas públicas para a cidade, o estado e o país. Desse 
modo, o exercício do poder ganha maior legitimidade ao 
deixar de ser uma operação imposta para se tornar um 
consenso entre os governantes e os entes sociais.

Quer dizer, a subsidiariedade sugere uma sociedade 
forte, autônoma e livre, consciente de seu papel social 
e político e de seus objetivos próprios, e que queira 
atuar solidariamente com outros cidadãos e grupos. 
Um Estado que faça restrições às iniciativas geradas 
pela base tende a construir uma administração pública 
altamente burocratizada, centralizada e ineficiente.  

Em Deus Caritas Est, Bento XVI nos lembra que: “O 
Estado, que forneceria de tudo, absorvendo tudo em si 
mesmo, se tornaria por fim uma mera burocracia, incapaz 
de garantir exatamente aquilo de que a pessoa sofredora 



59

DESAFIOS
MODERNOS

— na verdade, de que toda pessoa — precisa: ou seja, 
interesse pessoal amoroso. Não precisamos de Estado que 
regule e controle tudo, mas de um Estado que, em harmo-
nia com o princípio da subsidiariedade, reconhece e apoia 
generosamente as iniciativas surgidas das diferentes forças 
sociais e combina a espontaneidade com a aproximação 
dessas necessidades” (n. 28).

Podemos indicar cinco razões para a importância 
da participação popular: 1. as decisões e os programas 
são enriquecidos pelo conhecimento e experiência de 
muitas pessoas; 2. por isso, há maior probabilidade de 
serem eficientes e corresponder às necessidades reais; 
3. as pessoas que cooperam na elaboração ou nas de-
cisões tornam-se mais interessadas e envolvidas na sua 
execução, e não precisam ser convencidas; 4. dá-se aos 
interessados a oportunidade de aplicar seus conheci-
mentos e aperfeiçoar sua competência; e 5. serve melhor 
ao bem comum e assegura a promoção humana.

O papel do Estado, então, deve ser o de estimular as 
iniciativas de solidariedade popular e as auxiliar, subsi-
diando-as para que possam levar adiante seus objetivos, 
porque o desenvolvimento propriamente humano 
é aquele que é feito com a participação consciente 
e responsável das pessoas e grupos que integram a 
comunidade. O homem tem o direito de agir na reali-
dade com um ideal, a fim de realizar o bem comum 
e a si próprio. Nada pode substituí-lo. O homem e as 
associações precisam de ajuda, e a partir daí começa 
o papel do Estado e das políticas públicas.

Um dos exemplos mais significativos de obras 
geradas na realidade brasileira está ligado à área da 
saúde. A livre organização popular gerou as Santas 
Casas de Misericórdia, que hoje se tornaram grandes 
hospitais e atendem principalmente aqueles não têm 
recursos para cuidar de sua saúde. As Santas Casas de 
Misericórdia são reconhecidas pela sua eficiência e por 
ter gastos mais baixos do que aqueles que o Estado 
suportaria para realizar o mesmo trabalho. Cabe à 
administração pública aumentar as verbas repassadas 
a essa instituição e outras similares, além de valorizar 

o serviço prestado pelos ambulatórios médicos e 
odontológicos que oferecem serviços gratuitos às 
populações mais pobres.

No âmbito da educação supõe-se o apoio integral, 
inclusive no campo financeiro, a todas as propostas 
educativas que se propõem a serem eficientes e 
públicas. Creches, escolas, centros de formação e uni-
versidades criadas pelas próprias comunidades ou por 
organizações religiosas e leigas, que atendam a estes 
dois pré-requisitos, devem receber apoio e incentivo. 
O apoio implica também na valorização em todos os 
sentidos da função do educador, desde o seu reconhe-
cimento dentro da sociedade, como da melhoria das 
suas condições de trabalho — aumento do salário, 
formação continuada.

Na questão habitacional, o Estado deve favorecer 
associações que realizam na periferia assentamentos 
legais e regularizados, e fazer convênios de assessoria 
técnica e econômica. Portanto, favorecer as inúmeras 
experiências de mutirões existentes.

Conclusão

Assim, os três princípios apresentados pela Doutrina 
Social da Igreja — personalista, de solidariedade e de 
subsidiariedade — são, portanto, uma valorização das 
associações sociais que enfrentam de modo realista 
seus problemas, de forma própria, original e assim 
constroem a sua história e a história de seu povo. 

A política precisa de governantes que respeitem 
a liberdade e a criatividade das pessoas, valorizando 
as iniciativas sociais que respondem às necessidades 
cotidianas. A política não precisa de pessoas que se 
julgam no direito de decidir o que é bom para todos. A 
Doutrina Social da Igreja propõe que cada pessoa seja 
protagonista de sua história e que possa estar sempre 
a serviço do outro.

A política, portanto, não é só o voto nas eleições, 
mas como diz Giussani, é a mais completa forma de 
cultura de um povo. ❒

BIBLIOGRAFIA

ARENDT, Hannah. A condição 
humana. Rio de Janeiro: Forense 
Universitária, 2001.

BENTO XVI. Encíclica Deus 
caritas est. 2005. Disponível em: 
www.vatican.va/.../benedict_xvi/
encyclicals/documents/hf_ben-
xvi_enc_20051225_deus-caritas-
est_it.html. Acesso em 31 out 
2009.

G I U S S A N I ,  L u i g i .  O  s e n s o 
rel igioso ,  São Paulo:  Nova 
Fronteira, 2000.

________, Luigi. O Eu, o 
Poder e as Obras. São Paulo: 
Cidade Nova, 2001

J O Ã O  X I I I .  P a c e m  i n  T e r r i s . 
In: SANCTIS, Antônio de (Org.). 
Encíclicas e Documentos 
Sociais. São Paulo: LTr, 1991.

SORGE, Bartolomeo. Por uma 
civilização do amor – a 
proposta social da Igreja. 
São Paulo: Paulinas, 1998.

V A T I C A N O  I I .  C o n s t i t u i ç ã o 
Pastoral “Gaudium et Spes”. In: 
Compêndio do Vaticano II. 
2ed. Petrópolis: Vozes, 1968.



60

DESAFIOS
MODERNOS

Francisco Borba 
Ribeiro Neto 1

1 Coordenador do Núcleo Fé e 
Cultura da PUC-SP.

2  B E N T O  X V I .  F é ,  r a z ã o  e 
universidade: Recordações e 
ref lexões.  Aula Magna da 
Universidade de Regensburg, 
proferida em 12 de setembro 
de 2006. Disponível em http://
www.vatican.va/holy_father/
benedict_xvi/speeches/2006/
september/documents/hf_ben-
xvi_spe_20060912_university-
regensburg_po.htm/. 

3  BENTO XVI. Discurso para o 
encontro na Universidade de 
Roma “La Sapienza”, que deveria 
ser proferido em 17 de janeiro 
de 2008. Disponível em http://
www.vatican.va/holy_father/
benedict_xvi/speeches/2008/
january/documents/hf_ben-
x v i _ s p e _ 2 0 0 8 0 1 1 7 _ l a -
sapienza_po.htm/.

Palestra proferida no Centro 

Universitário da FEI, 

03 de abril de 2008.

A EXPANSÃO 
DA RAZÃO, A 

UNIVERSIDADE E 
A TECNOLOGIA

O tema do alargamento da razão se tornou uma 
das características da pregação de Joseph Ratzinger, 
enquanto papa Bento XVI2. Ainda que a razão e a 
racionalidade moderna sejam questões presentes na 
reflexão de muitos pensadores modernos, como Max 
Weber e Theodor Adorno – para citar dois entre os mais 
conhecidos – a abordagem do papa apresenta elemen-
tos próprios, que remontam à tradição do pensamento 
cristão e ao mais recente diálogo entre o cristianismo 
e a cultura pós-moderna.

Num discurso que deveria ser proferido na Uni-
versidade “La Sapienza”, de Roma, o próprio Bento 
XVI levanta, como primeira objeção a seu posiciona-
mento nesse debate cultural, sua condição de pon-
tífice católico: afinal, em uma sociedade pluralista, 
teria o representante de uma religião algo a dizer a 
todos, particularmente quando se trata de um tema 
aparentemente não religioso? Sua resposta é que o 
papa (e a própria Igreja) “fala como representante de 
uma comunidade crente, na qual, durante os séculos da 
sua existência, amadureceu uma determinada sabedoria 
da vida; fala como representante de uma comunidade 
que guarda em si um tesouro de conhecimento e de 
experiência ética, que se revela importante para toda a 
humanidade: nesse sentido, fala como representante de 
uma razão ética” 3. 

A base do discurso não é, portanto, uma confissão 
religiosa, mas uma “razão ética”. Não uma ética de con-
venções e preconceitos, mas sim a sabedoria da vida e 
as experiências concretas de uma comunidade humana. 
Trata-se, portanto, de uma proposta aberta à indagação 
racional e à comparação com outras propostas.

E qual é o ponto a partir do qual essa sabedoria 
acumulada pela tradição da Igreja se cruza com a re-
flexão racional do homem moderno? Bento XVI irá dizer 
que “O homem quer conhecer; quer a verdade (...). Mas 
a verdade nunca é apenas teórica. Agostinho (...) notou 
uma reciprocidade entre ‘scientia’ e ‘tristitia’: o simples 
saber deixa-nos tristes. E, realmente, quem se limita a ver e 
apreender tudo aquilo que acontece no mundo acaba por 



61

DESAFIOS
MODERNOS

ficar triste”4. Essa é uma experiência cotidiana de cada 
um de nós, ao ler os jornais todos os dias – mas pode 
ser levada a níveis mais profundos, quando pensamos 
na análise científica dos comportamentos individuais 
ou sociais das pessoas.

A racionalidade científica se baseia, a priori, na rela-
ção entre causa e efeito. Para cada efeito deve existir 
uma causa e, quando se analisam as ações humanas, 
a causa deve envolver algum ganho obtido pelo seu 
protagonista – consciente ou inconsciente, professado 
publicamente ou escondido aos olhos do mundo. Esses 
ganhos podem ser muito sutis, como uma forma mais 
confortável de tratar os próprios traumas psicológicos, 
ou até mesmo independentes da pessoa, como o sacri-
fício altruísta dos pais que pode ser explicado como re-
sultado de uma seleção natural que maximiza o número 
dos genes de um indivíduo na próxima geração. A 
ideia por trás dessa reflexão é que uma ação que não 
apresente uma vantagem sobre outra acabará sendo, 
de alguma forma, eliminada pela mais eficiente. O ra-
ciocínio pode parecer economicista ou utilitarista, mas 
está na base implícita de grande parte da reflexão das 
ciências humanas, e realmente permite compreender 
grande parte da realidade humana e social.

No cotidiano 

Essa discussão aparentemente teórica e abstrata 
está muito presente no cotidiano. Cada vez mais, as 
relações pessoais, sejam familiares, afetivas, profissionais 
ou políticas, se deixam definir por essa lógica. Tudo é 
visto como cálculo e interesse, uma espécie de cinismo 
tende a dominar todas as relações, um cinismo que diz 
que tudo se organiza em função dos ganhos pessoais, 
que se deve sempre buscar o interesse oculto em cada 
gesto do outro, e que se pode – por isso – usar as pes-
soas em função do próprio bem-estar.

Assim, o conhecimento que nasce das ciências e 
da reflexão moderna aparentemente nos leva a uma 
visão mecanicista, calculista e desiludida da realidade. 

Ao sofrimento objetivo nascido das catástrofes naturais, 
das doenças e dos acidentes, se soma a desilusão de 
um mundo onde o bem parece ser apenas uma con-
venção para disfarçar algum tipo de interesse particular. 
A realização pessoal se identifica com a satisfação das 
necessidades e a fuga do sofrimento. O pragmatismo e 
o utilitarismo se tornam um modo para julgar e decidir 
a respeito de tudo.

Vamos sendo chamados a uma vida onde os anseios 
e as esperanças, as lutas e os sofrimentos, são achatados 
e reduzidos. Vive-se para trabalhar, trabalha-se para 
ganhar, se ganha para comprar alguns objetos e por uns 
parcos momentos de repouso no fim de semana ou nas 
férias. Os sonhos se tornam ilusões fugidias, que nunca 
se realizarão ou que perdem o encanto assim que se 
realizam. Aos poucos desaparece do horizonte um ideal 
que corresponda realmente ao desejo do coração, pelo 
qual valha mesmo a pena viver. E a pessoa, sem um ideal 
verdadeiro, se rende à dominação e à desumanidade 
que marca toda a sociedade.

A racionalidade moderna e o técnico

Contudo, um técnico de nossos dias – seja ele 
engenheiro, economista, administrador, médico, 
pesquisador, etc. – pode pensar: mas essa é a racio-
nalidade de que disponho para trabalhar, é com ela 
que resolvo os problemas de minha vida profissional, 
e com eficiência!

Essa razão, utilizada na organização da produção, na 
pesquisa científica e na tomada de decisões no mundo 
moderno, é chamada de razão instrumental, pois é 
um instrumento para que o ser humano atinja seus 
objetivos. Sua limitação é justamente não nos ajudar a 
compreender quais são nossos verdadeiros objetivos, 
mas apenas como organizar os meios disponíveis para 
chegar a esses objetivos.

Mas nem todos os problemas cotidianos da 
atividade produtiva envolvem apenas o uso da razão 
instrumental. Poderíamos nos perguntar, para ilustrar 3  BENTO XVI, op. cit.



62

DESAFIOS
MODERNOS

essa questão: quantas obras de engenharia caíram 
por erros técnicos e quantas caíram por descaso dos 
responsáveis? A ética não é um fator externo à própria 
atividade tecnológica, mas não pode ser entendida 
apenas pela razão instrumental.

A razão instrumental pode, ainda, ajudar um 
médico a avaliar os riscos e os procedimentos técnicos 
disponíveis diante de uma gravidez de risco. Mas a 
decisão entre realizar um aborto ou assumir o risco da 
gravidez até o final depende de um outro conjunto 
de fatores, como o desejo da mãe, sua vontade de se 
arriscar pelo bem de seu filho, o peso de suas outras 
relações afetivas, etc. Esses elementos devem ser orde-
nados segundo uma outra racionalidade, que supera 
a pura instrumentalidade das coisas. Mais: trata-se de 
uma decisão ética e não de uma decisão técnica. Se a 
mãe fez a sua decisão ética, o técnico poderá tomar 
decisões técnicas, usando a razão instrumental, para 
adotar o melhor procedimento para que a vontade da 
mãe seja cumprida.

Um engenheiro ou um administrador de empresas 
utilizam diariamente a razão instrumental para ordenar 
e resolver problemas. Porém, a lógica empregada para 
resolver o problema da máquina que não está funcio-
nando como previsto, ou de um descompasso entre 
a oferta de insumos e a demanda de produtos, não 
pode ser utilizada para resolver a questão do filho que 
não tem um bom rendimento escolar, ou da comple-
mentaridade de funções entre ele e a esposa dentro da 
família. Ainda que a ordenação dos problemas possa 
ser feita com o auxílio da racionalidade instrumental, 
é necessária outra lógica que leve em consideração as 
relações afetivas, o significado que as pessoas repre-
sentam uma para as outras nesse processo.

O próprio sentido da vida profissional, o motivo 
pelo qual se trabalha, os objetivos que se buscam ao 
conduzir uma empresa, são questões que não podem 
ser respondidas satisfatoriamente dentro da ótica ins-
trumental. Sem uma razão mais abrangente, o sentido 
do trabalho e os indicadores de sucesso se reduzem 

ao poder, à posse e ao prazer. Porém, poder, posse e 
prazer – em si mesmos – conduzem cada vez mais o ser 
humano à solidão e à falta de sentido, pois ele é uma 
criatura relacional, que busca e precisa do outro para 
se realizar plenamente.

Assim, as questões éticas, afetivas e de sentido da 
vida não podem ser resolvidas pela razão instrumental, 
mesmo na experiência cotidiana do profissional que 
trabalha com a técnica. A limitação não está em utili-
zar a razão instrumental, mas sim em não percebê-la 
como parte de uma racionalidade mais ampla, capaz de 
incorporar as dimensões éticas e afetivas ou de buscar 
o sentido da realidade. Com a hegemonia da razão 
instrumental, a parte passa a dominar o todo, em vez 
de se subordinar a ele.

Expandir a razão até o seu
horizonte sapiencial

A questão não reside, portanto, no uso disso que 
chamamos de razão instrumental. Reside em com-
preender os limites e a necessidade de superação dessa 
razão limitada. O problema é expandir a razão, indo 
além dos limites impostos por uma visão mecanicista 
e utilitarista da realidade.

Voltemos ao discurso do papa à Universidade “La 
Sapienza”, de Roma: “Verdade significa mais do que saber: 
o conhecimento da verdade tem como finalidade o conhe-
cimento do bem. Este é também o sentido do questionar-
se socrático: Qual é o bem que nos torna verdadeiros? A 
verdade torna-nos bons, e a bondade é verdadeira: tal é o 
otimismo que vive na fé cristã, porque a esta foi concedida 
a visão do Logos, da Razão criadora que, na encarnação 
de Deus, se revelou conjuntamente como o Bem, como a 
própria Bondade”. 5

Expandir a razão significa ser capaz de um conheci-
mento que não se esgota na constatação da existência 
das coisas ou numa visão de seu funcionamento, mas 
que também mostra a verdade e a bondade presen-
tes na realidade. Bento XVI dirá que a fé cristã, em sua 4  Idem.



63

DESAFIOS
MODERNOS

dimensão histórica, enquanto visão de mundo que 
atravessa os séculos, mostra que é possível que o ser 
humano construa sua vida na busca da verdade e do 
bem, pois foi isso que os homens de fé fizeram – cada 
um em seu tempo e a seu modo.

Essa unidade entre conhecimento, verdade e 
bondade é a sabedoria, que deveria acompanhar os 
homens de ciência e os intelectuais, mas se torna cada 
vez mais ausente nos próprios meios universitários 
– onde professores e alunos repetem a experiência 
de alienação e privação de significado que caracteriza 
o trabalho humano em todas as demais esferas da 
sociedade capitalista.

O grande problema, em todo esse processo, é que 
a razão deve ser capaz de abraçar o amor, e o amor 
deve ser capaz de abraçar a razão6. Uma razão incapaz 
de compreender o amor mergulha o ser humano numa 
busca incessante por poder, posse e satisfação, mas 
não consegue dar sentido a nenhum desses objetivos 
quando esses são atingidos.

Em todos os tempos, mas de forma particularmente 
dramática nestes nossos dias, a arte se constitui como 
um grande esforço para recuperar a racionalidade do 
amor, a capacidade do homem – conscientemente 
– falar do amor, compreendê-lo e organizar seu mundo 
a partir dele. A beleza, em sua forma mais pura, é sem-
pre uma celebração do amor ou um testemunho da 
tragédia que se esconde na falta de amor.

No contexto do saber tecnológico, esse horizonte 
sapiencial se revela em alguns aspectos simples, mas 
importantes tanto na vida do profissional quanto na 
organização da sociedade: 
❖ O fascínio diante da beleza do mundo e das criações 

do homem, que não aparecem mais como simples 
exercício de dominação ou satisfação das necessi-
dades materiais, mas como manifestação de nossa 
humanidade, daquelas coisas que fazem com que 
nossa vida tenha valor. O sábio é fascinado pela 
beleza e é capaz de vê-la nas coisas que formam 
o seu cotidiano, sejam elas a mais bela praia do 

mundo, o rosto da mulher amada ou uma simples 
máquina que executa sua função.

❖ A capacidade de subordinar o fazer e o poder 
tecnológico a uma dimensão ética. Isso significa 
não buscar apenas na razão instrumental ou nos 
recursos tecnológicos as soluções para problemas 
que envolvem a liberdade humana e o compro-
misso ético das pessoas. O sábio reconhece que as 
verdadeiras respostas dependem da liberdade e do 
compromisso moral das pessoas.

❖ A experiência do amor, que se torna evidente para 
todos e que transparece na vida profissional, na 
forma de enfrentar os problemas e de relacionar-
se com as pessoas. Para o sábio, o amor não é uma 
experiência individual a ser vivida no contexto 
privado, mas algo que invade todas as dimensões 
da realidade e que se comunica nas práticas mais 
simples e mecânicas da vida.

Crescer no diálogo com o mistério

Mas como a pessoa pode realizar esse alargamento 
da razão até seu horizonte sapiencial? A razão que é ca-
paz de sabedoria é uma razão que está em permanente 
diálogo com o “Mistério”. O destino e o sentido último 
da vida de cada ser humano, as verdadeiras implicações 
de cada grande decisão, são sempre mistérios, dados 
desconhecidos para o homem. Porém, é em função 
desses dados desconhecidos, misteriosos, que se 
definem realmente os passos de nossa vida. Por isso, o 
sábio é aquele que se abre para esse mistério, que aceita 
enfrentar as perguntas e os questionamentos que ele 
lança a cada momento de sua vida.

O primeiro passo para que esse diálogo entre a 
razão e o mistério se consolide é olhar para o próprio 
desejo. O ser humano vive um desejo de sentido, de 
realização completa, de amor infinito, que é constitutivo 
do seu ser. No horizonte sapiencial da vida, é esse desejo 
que dialoga com o mistério presente na realidade.

Contudo, todos os dias, a dinâmica da vida social, 

6  Cf .  RATZINGER,  J .  Amor e 
razão, os dois pilares do real. 
Extraído da palestra Verdades 
do cristianismo?, proferida 
em 27 de novembro 1999, na 
Universidade da Sorbone em 
Paris. Disponível em http://
w w w . p u c s p . b r / f e c u l t u r a /
textos/fe_razao/amor_razao.
html.



64

DESAFIOS
MODERNOS

com suas obrigações, suas promessas, seus trabalhos, 
suas responsabilidades, tende a triturar, quebrar, esse 
desejo, transformando-o em um conjunto de pequenos 
desejos e necessidades: sexo, dinheiro, poder, alimento, 
etc. A satisfação desses pequenos desejos e necessi-
dades pode ser controlada pelo poder e manipulados 
pela razão instrumental, por isso nossa sociedade tende 
a apresentá-los como a única realidade concreta, banin-
do o desejo maior de nosso coração para a esfera do 
sonho e do inalcançável. Viver no horizonte do desejo 
é caminhar para a liberdade, aceitar sua redução a esses 
desejos e necessidades  parciais é viver submetido ao 
poder e à dominação.

O segundo passo é aceitar que os dados da rea-
lidade podem não se esgotar em si mesmos, mas 
serem sinal de um sentido maior. A beleza das coisas, 
o sofrimento das pessoas, o olhar da pessoa amada, a 
aparente aridez do trabalho, sempre remetem a uma 
pergunta sobre o sentido de tudo, à existência de algo 
capaz de dar sentido a todos esses elementos6.

Aceitar o desafio dessa pergunta, permitir que 
ela permaneça aberta não é apenas uma questão do 
homem religioso, que responderia a ela com a resposta 
“Deus”, mas de todo homem que busca viver a inte-
gralidade de sua experiência humana. Nesse sentido, 
muitas vezes o homem religioso pode ser o mais dis-
tante desse horizonte sapiencial, se Deus para ele for 
um esquema – e não uma realidade que se evidencia 
nesse diálogo entre o desejo, a busca de sentido e os 
sinais da realidade.

O terceiro passo é perceber a vida como vocação, 
como chamado a realizar alguma coisa que lhe dá sen-
tido e valor. A vocação não é, como entendemos normal-
mente em nossa sociedade, o exercício de uma aptidão 
e/ou de uma inclinação pessoal. A vocação é resposta 
a um outro. Por isso, tradicionalmente, o catolicismo 
considera que existem duas grandes vocações: aquela ao 
casamento, que é resposta a uma outra pessoa humana 
de outro sexo; e aquela à virgindade, que é entendida 
como a resposta dada à pessoa de Deus8.

Assim, a vida como vocação é a experiência de 
se sentir chamado a construir algo que tenha valor 
no mundo, seja isso uma família, o bem de uma pes-
soa amada, ou uma obra que atenderá a milhares de 
pessoas. Se a vocação for entendida como realização 
de uma inclinação individual, ela nos fecha em nós 
mesmos e na instrumentalidade de nossa vida e da 
vida dos outros. Mas se é resposta ao chamado de um 
outro, toda a realidade se torna sinal desse outro e de 
nosso amor mútuo.

O quarto e último passo pode ser considerado quase 
que uma decorrência do percurso anteriormente feito. É 
viver na memória desse diálogo entre o nosso desejo e 
o Mistério que dá sentido a toda a realidade. A memória 
não é uma simples recordação sentimental de fatos do 
passado, é aquela consciência da presença do outro, 
mesmo quando ele está fisicamente ausente, que per-
mite-nos recuperar a vida como vocação, ver os sinais do 
Mistério nas coisas e recuperar a força de nosso desejo, 
mesmo quando ele parece vergado pela realidade9.

Esses passos não são automáticos. A sociedade 
moderna se constituiu, de certa forma, procurando 
eliminá-los da consciência humana – e isso pode 
acontecer com relativa facilidade. Porém, quando a 
pessoa começa a trilhar esse caminho, percebe que 
eles são naturais, que eles correspondem muito mais 
ao seu coração que qualquer outro que possa fazer. A 
razão quer alargar-se, quer encontrar o Mistério. Por 
essa naturalidade, por essa correspondência entre esse 
caminho e aquilo que somos, o problema não é tanto 
o de um empenho moral, quanto de um olhar para 
o lugar certo: olhar para o próprio desejo e aceitar as 
provocações que nascem daí.

Talvez essa firmeza do olhar seja difícil, diante das 
provocações do cotidiano. Para isso, as pessoas se 
colocam juntas, buscam viver uma amizade que as 
ajude a enfrentar a distração, a anulação do desejo que 
é feita sistematicamente pelo poder. Esse é o sentido 
maior de uma verdadeira amizade e a razão de ser da 
Igreja no mundo. ❒

7 PRADES, J. A razão é inimiga do 
Mistério? Parte I: O itinerário 
da razão. Palestra proferida 
no Meeting de Rímini, Itália, 
em agosto de 2006. Disponível 
e m  h t t p : / / w w w . p u c s p . b r /
fecultura/textos/fe_razao/
inimiga_misterio.html.

8  PRADES, J. A razão é inimiga do 
Mistério? Parte II: A vida é ser 
chamado por Outro. Palestra 
proferida no Meeting de Rímini, 
Itália, em agosto de 2006. 
Disponível em http://www.
pucsp.br/fecultura/textos/fe_
razao/inimiga_misterio_pat_
02.html

9  PRADES, J. Op. cit.



65

PROJETOS

Flavio Tonidandel, 
Leandro Alves da Silva, 

Plinio Thomaz Aquino Jr. 
e Rodrigo Filev 1

1 Professores do Centro Universi-
tário da FEI.

GRUPO “GENTE”:
TRANSFORMANDO 

AS RELAÇÕES 
DE ENSINO E 

APRENDIZADO

O grupo GENTE (Grupo de Estudos de Novas Tecno-
logias Educacionais) foi criado em 2009 com o intuito de 
ser um fórum aberto a todos os profissionais envolvidos 
em educação da FEI para discussão de novas formas de 
ensino e uso de tecnologias da informação e comunica-
ção (TIC). Os objetivos do grupo são: motivar reflexões 
sobre a contribuição das TIC para o desenvolvimento 
e aperfeiçoamento das propostas pedagógicas e tec-
nológicas; avaliar os desafios postos pelos usos das 
novas TIC; refletir sobre as combinações dos ambientes 
presenciais e virtuais do ensino superior (hibridização); 
favorecer a aprendizagem cooperativa e a capacitação 
do professor universitário junto às TIC.

A ideia de um grupo de discussão partiu do Prof. 
Leandro Alves da Silva, membro do Departamento de 
Ciência da Computação da FEI e doutor em Educação 
pela FEUSP, que em conjunto com outros professores 
e aglutinando interesses comuns, decidiu criar o grupo 
GENTE. Desde sua primeira reunião, em março de 2009, 
o grupo se encontrou quinzenalmente para propor 
ações visando alcançar seus objetivos.

O aspecto mais interessante do GENTE é ser um 
grupo aberto: qualquer um pode participar e colaborar 
com a discussão. Há temas que vêm sendo discutidos e 
propostas que vão sendo sugeridas e implementadas, 
assim como discussão de experimentos de uso das TIC 
em sala de aula. 

Em linhas gerais, a expectativa em torno do GENTE 
é que este grupo possa propor novos rumos para a 
instituição no que tange às formas de ensino, ao uso 
das TIC, à infraestrutura e gestão educacional no Centro 
Universitário da FEI. 

As TIC englobam não apenas tecnologias de apoio 
ao professor, mas também técnicas de apoio ou infra-
estrutura que melhorem ou desenvolvam corretamente 
o ensino e aumentem o interesse e o aprendizado do 
aluno. É importante observar que o conceito de TIC não 
se resume ao Moodle, ao LearnLoop ou ao ensino a 
distância. Lousa e giz também são TIC, e não podem ser 
ignorados. Mas é possível analisar qual a melhor forma 
de usar cada uma dessas tecnologias, tendo em vista 
as mudanças por que nossa sociedade passa e o modo 
como tais mudanças se refletem na sala de aula e na 
relação professor-aluno. O GENTE mostrou, nas reuniões 
já realizadas, que quer ir além, analisar e testar novas 
formas, novas tecnologias, novos meios para melhorar 
o modo de aprendizado. Como fazer tudo isso? Esta é 
função do GENTE: descobrir e estimular a aplicação das 
novas tecnologias e metodologias. 

Nas diversas reuniões realizadas, alguns pontos 
importantes foram levantados:
a)  Novos papéis do professor universitário frente às 

TIC;



66

PROJETOS b)  As cooperações aluno-professor e aluno-aluno são 
muito importantes e precisamos aprender a criá-las;

c)  Usar novas TIC pode incentivar a participação do 
aluno na FEI e mesmo fora dela;

d)  Motivar o docente é algo importantíssimo no pro-
cesso de implantação de novas TIC;

e)  Há várias iniciativas de novas formas de aula pela 
FEI. É preciso tornar isso público;

f)  Definir formas de apoio institucional às novas TIC.

Com os aspectos principais levantados, surgiram 
direcionamentos de condução das discussões. O 
primeiro ponto discutido foi: como motivar o docente 
a usar as novas TIC ?

A discussão abordou temas importantes, tais como: 
a necessidade de a motivação para o uso de TIC ser ins-
titucionalizada, através dos diversos departamentos; a 
importância de compartilhar as experiências realizadas 
e de demonstrar, de forma efetiva, que as TIC podem 
melhorar o aprendizado e a condução das aulas. Tam-
bém ficou bastante claro nas discussões que o tempo 
de docência não é um fator preponderante no uso das 
TIC: o decisivo é o desejo de inovar e encontrar formas 
de atingir o público discente, explorando melhor os 
conceitos abordados nas várias disciplinas.

Foi a partir dessas discussões que surgiu a ideia 
da apresentação, durante a Semana de Qualidade, de 
alguns casos de sucesso e insucesso no uso das TIC, 
tais como o Moodle, ou um Wiki, ou simplesmente a 
realização de aulas não presenciais. Como isso seria 
possível e qual resultado é gerado com isso? 

Aulas de dependência semipresenciais

Um caso de sucesso apresentado – que pode e 
deve estimular outros professores – é o método apli-
cado nas disciplinas de Análise de Sistemas e Banco de 
Dados da Ciência da Computação, apresentado pelo 
Professor Dr. Plinio Thomaz Aquino Jr. Nestas discipli-
nas é utilizada com sucesso, há anos, a ferramenta 

Moodle para a realização de aulas de dependência 
semipresenciais (composição de aulas presenciais e a 
distância). Sendo o curso de Ciência da Computação 
no período noturno, muitos alunos têm dificuldade 
de vir à FEI às 17h20 ou 18h10 para assistir às aulas 
de dependência. Além disso, essas aulas têm carga 
horária reduzida, gerando um obstáculo a mais aos 
alunos que já apresentavam dificuldades com a carga 
horária cheia. O resultado era que, antes do uso do 
Moodle e da organização de aulas semipresenciais, as 
disciplinas apresentam altas taxas de reprovação por 
faltas e nota, sendo que apenas 34% dos alunos eram 
aprovados. Ferramentas que apoiam a educação a 
distância, como o Moodle, oferecem vários recursos 
ao docente (chat para esclarecimento de dúvidas e 
debate, repositório de arquivos compartilhados, fórum 
para debate documentado e moderado e wiki para 
produção de conteúdo colaborativo), permitindo um 
melhor aproveitamento por parte dos alunos.

A regra principal que direciona as atividades da 
dependência semipresencial é o atendimento do calen-
dário de atividades não presenciais e aulas presenciais. 
O calendário normalmente é composto por uma aula 
presencial para cada duas aulas não presenciais. Dessa 
forma, o semestre possui de 4 a 5 aulas presenciais e 8 
a 9 atividades não presenciais.

Para o sucesso deste formato de disciplina, tanto os 
alunos como os professores possuem obrigações bem 
definidas. Os alunos devem estudar materiais teóricos 
divulgados e usados nas aulas regulares, resolver 
os exercícios publicados semanalmente, esclarecer 
dúvidas pelos canais digitais, entregar os exercícios 
completamente ou parcialmente com dúvidas for-
muladas, participar das aulas presenciais ativamente 
e fazer as provas com a turma regular. Nas atividades 
online, o docente deve publicar exercícios e materiais 
de estudo, responder e-mails de dúvidas, atender os 
alunos no horário de aula usando chat ou outro meio 
de comunicação digital e também estar disponível 
para possíveis atendimentos presenciais. Nas aulas 



67

PROJETOSpresenciais, o professor deve resolver os exercícios 
que geraram dúvidas, estimular e discutir assuntos não 
cobertos nos exercícios online, fomentar novos exercí-
cios de acordo com a discussão e questionar todos os 
alunos, aproveitando que as turmas são menores que 
as turmas regulares.

Os alunos recebem fator de participação de acordo 
com o emprenho apresentado nas atividades presenci-
ais e remotas (fator variando de 0 a 1,1 – que os alunos 
das turmas regulares também possuem).

Essa experiência apresentou resultados positivos. 
Além de manter a possibilidade de atendimento 
presencial com o professor (manutenção do método 
tradicional), os alunos possuem o canal adicional de 
contato remotamente via chat, e-mail, wiki e fórum, 
estimulando-os a estar conectados com a universi-
dade durante mais tempo no seu dia a dia. Os alunos 
se declaram mais motivados ao utilizar ferramentas 
digitais para o ensino, pois são ferramentas que já 
utilizam constantemente para sua convivência social. 
Esse método possibilita que o aluno mantenha-se em 
sua atividade no mercado (não é mais reprovado por 
faltas na dependência), com possibilidade de escolher 
o melhor horário de estudo. Com isso, a taxa de aprova-
ção dos alunos subiu para 80%.

Atividades colaborativas

Outra experiência está sendo conduzida na dis-
ciplina de Arquitetura de Computadores II, na qual o 
Prof. Rodrigo Filev propôs uma atividade que deve ser 
realizada de forma colaborativa através das ferramentas 
do Moodle. Cada grupo de alunos deve realizar em 
laboratório um projeto cujo resultado causa impac-
tos diretos nos resultados dos demais grupos, pois o 
trabalho de um grupo gera dados ou funcionalidades 
necessárias para a tarefa de outro grupo. O projeto 
sugerido visa à criação de um sistema para dispositivos 
embarcados, e cada grupo de alunos explora os con-
ceitos estudados em aula e na bibliografia disponível 

(em sua maioria em formato eletrônico). A colaboração 
com os demais grupos ocorre através de wikis e do 
fórum do Moodle. Logo, os alunos são incentivados 
a escrever todo o detalhamento do projeto em wikis 
e discutir dúvidas no fórum; dessa forma, todos ma-
nipulam as especificações do sistema proposto de tal 
forma a atender a necessidades de todos os grupos e 
às especificações do tipo de dispositivo embarcado. 
Essa experiência está em andamento e espera-se que a 
motivação dos alunos mantenha-se elevada até o final 
do curso, permitindo que o projeto seja apresentado 
com todas as funcionalidades previstas.

Perspectivas

O sucesso de uma nova TIC passa, necessariamente, 
pela aceitação do aluno em participar ativamente de 
seu uso. E isso significa que temos que motivá-lo a isso. 
As discussões sobre esse tema já se iniciaram e temos 
mais perguntas do que respostas. Como fazer a intera-
ção aluno e professor? Como estabelecer diálogo em 
sala de aula? Como motivar aluno para a aula? Será que 
a TIC não seria exatamente esse motivador? É necessário 
sempre uma punição ou uma premiação para levar os 
alunos a participar da aula ou de novas iniciativas? 

O GENTE deve e vai procurar respostas para essas 
questões. O que o GENTE espera é estimular novas 
experiências de professores em sala de aula, produzir 
resultados de sucesso (ou até mesmo de insucesso) que 
norteiem os direcionamentos do grupo, e conseguir 
posicionar a FEI na vanguarda do ensino de gradua-
ção e transferência de conhecimento entre professor 
e alunos. 

O grupo GENTE deverá existir sempre. Isso é 
saudável para uma instituição que prima pela qualidade 
de ensino. E ele só será viável com a participação dos 
professores da instituição. Faça sua inscrição no GENTE 
através do Moodle, participe das reuniões e ajude a 
transformar a FEI em um exemplo de tecnologia apli-
cada ao ensino. ❒



68

PROJETOS

Vagner Bernal Barbeta 1

1 Doutor em Física pela USP e 
Chefe do Departamento de Física 
do Centro Universitário da FEI.

Encerrou-se no dia 06 de dezembro de 2009 o pro-
grama JOVEM (Jornadas de Valorização das Engenharias 
no Ensino Médio), com financiamento da FINEP, e que 
abriu a possibilidade para que diversos docentes do 
Centro Universitário da FEI pudessem interagir com pro-
fessores e alunos do ensino médio. Foram dois anos e 
meio de intensa atividade para toda a equipe envolvida 
em sua execução, e com resultados extremamente 
gratificantes. Aqueles que tiveram a oportunidade 
de acompanhar o evento de encerramento, ocorrido 
no dia 08/10/09, puderam ver o entusiasmo e alegria 
dos 140 alunos das escolas de ensino médio, que aqui 
compareceram para apresentarem os seus projetos na 
competição final. No total foram apresentados 22 pro-
jetos: oito da área de mecânica (carrinho motorizado), 
oito da área de eletrônica/computação (construção 
e implementação de robôs móveis) e seis da área de 
química (combustível líquido carburante), orientados 
respectivamente pelos Profs. Carlos Rodrigues S. Neto, 
Paulo dos Santos e Maristhela Marin.

Foi um período de muito aprendizado para todos e 
cheio de possibilidades de reflexão a respeito da reali-
dade das escolas de ensino médio, de seus alunos e de 
como trabalhar com estes jovens para que se interes-

sassem pela área de engenharia, este último o principal 
objetivo do programa JOVEM. Entre os diversos pontos 
que poderiam ser aqui discutidos, ressalta-se um em es-
pecial, motivo de intenso debate entre os participantes 
do JOVEM. A questão levantada é se a realização de uma 
competição seria realmente benéfica para motivar os 
alunos de ensino médio, ou se deveria ser proposto o 
desenvolvimento de um projeto em que o essencial 
fosse o processo de colaboração entre os participantes. 
Ao serem colocados para competir, corria-se o risco de 
fazer com que aqueles que perdessem se sentissem 
fracassados e, assim, ao invés de motivarem-se fossem 
desmotivados para a área de engenharia.

A proposta enviada à FINEP previa a criação de 
grupos de trabalho nas escolas para que pudessem 
competir em um grande evento, sendo esta a forma 
encontrada para desafiá-los a se envolverem no de-
senvolvimento de pequenos projetos de engenharia.  
No primeiro ano do evento, porém, no transcorrer do 
processo de orientação desses projetos, a idéia de 
fazê-los competir foi gradativamente perdendo força, 
por diversos motivos.

Existe uma grande diferença nas condições sócio-
econômicas das diversas instituições participantes, já 



69

PROJETOSque o projeto envolve tanto escolas públicas quanto 
particulares. Mesmo as escolas públicas possuem perfis 
muito distintos, e nesse sentido já havia a previsão de 
algumas ações voltadas a minimizar os efeitos dessas 
diferenças, como a entrega de um kit padrão de mate-
riais e a orientação, na própria escola, sendo realizada 
por um docente da FEI. No entanto, mesmo com a 
implantação dessas ações, estas disparidades poderiam 
privilegiar um grupo em detrimento de outro. Outro 
aspecto importante foi a ocorrência de pequenos con-
flitos entre grupos da mesma instituição (e dentro dos 
próprios grupos), o que quase causou o abandono do 
projeto por parte de algumas pessoas e equipes. Isto 
levou o comitê gestor do programa JOVEM a diminuir 
o caráter competitivo do evento, mesmo porque a ideia 
era a de que os alunos pudessem experimentar o prazer 
pelo desenvolvimento de projetos de engenharia, e 
não a frustração de serem eventualmente derrotados 
em uma competição.

Assim, no primeiro ano de realização da etapa 
chamada de “Competição”, buscou-se reconhecer o es-
forço dos diversos grupos envolvidos, e a avaliação dos 
projetos foi feita visando muito mais oferecer um retorno 
sobre os resultados alcançados do que um mero pro-
cesso de classificação dos projetos. Embora nas áreas de 
mecânica e elétrica tenha sido atribuída uma pontuação, 
o que não ocorreu na área de química, todas as equipes 
receberam troféus de participação no evento e tiveram 
reforçada a ideia de que 
todos haviam vencido, 
uma vez que tinham 
conseguido vencer os 
desafios propostos. Esta 
decisão dividiu as opi-
niões de alunos e docen-
tes das escolas de ensino 
médio, com defensores e 
opositores das duas pos-
turas (“competir” versus 
“não competir”).

Após uma reunião de fechamento do primeiro ano 
do programa JOVEM, a avaliação global feita foi muito 
positiva havendo, no entanto, a percepção geral de que 
deveria ser retomada a proposta inicial de realizar um 
processo de competição.  Em função das discussões 
realizadas, conclui-se que mesmo havendo o risco de 
conflitos não deveria ser deixada de lado a proposta da 
apresentação dos projetos na forma da realização de 
uma competição. Seria preciso incentivar a competição 
saudável e a ética esportiva, o “fair play”, incentivando 
também a cooperação entre os diversos grupos 
participantes. Competição e cooperação poderiam e 
deveriam ser harmonizadas, de modo que a competição 
não se transformasse em rivalidade entre membros da 
mesma escola, ou entre escolas diferentes, mas sim em 
um elemento positivo para a superação de desafios. 

Na verdade, competição e cooperação não devem 
ser vistos como antônimos e sim como processos distin-
tos que podem se complementar, sendo plenamente 
possível competir em um ambiente de cooperação. 
Esses conceitos de cooperação e competição têm sido 
explorados de forma muito interessante na área esporti-
va, através dos chamados jogos cooperativos, onde o 
caráter competitivo que normalmente é associado a um 
jogo ou esporte pode ser balanceado com a atividade 
de cooperação. Segundo Brotto2 (1999, p. 5) “[...] o ver-
dadeiro valor do Jogo e do Esporte, não está em somente 
vencer ou perder, nem em ocupar os primeiros lugares 

no pódium, mas está, 
também e fundamental-
mente, na oportunidade 
de jogar juntos para trans-
cender a ilusão de sermos 
separados uns dos outros, 
e para aperfeiçoar nossa 
vida em comunidade .” 
Ainda segundo Brotto 
(1999, p. 41), “Competir 
ou cooperar são possibi-
lidade de agir e de Ser no 

2 BROTTO, F. O. Jogos Cooperativos: 
O jogo e o esporte como exercício 
de convivência. 1999. 197 f. 
Dissertação (Mestrado em 
Educação Física). Faculdade 
de Educação Física, UNICAMP, 
Campinas.

Professores coordenadores do projeto: (da esq.) Roberto Bortolussi, Carlos Rodrigues, 
Ricardo Belchior Torres, Maristhela Marin, Vagner Barbeta, Roberto Baginski, 
Rosangela Santos, Aldo Belardi, Flavio Tonidandel, Custodio Thomaz Martins, Paulo 
Eduardo Santos.



70

PROJETOS mundo. Enquanto possibilidade, dependem da vontade, 
do discernimento e da responsabilidade pessoal e coletiva, 
para se concretizarem na realidade.”

Somou-se a essa discussão a necessidade de se 
reforçar junto aos alunos de ensino médio de que é im-
portante se ter uma visão interdisciplinar, especialmente 
no caso do desenvolvimento de projetos de engenharia. 
Assim, para o segundo ano de realização do JOVEM 
buscou-se criar mecanismos que levassem à criação de 
um ambiente de cooperação, dentro da proposta de 
competição entre as escolas. A solução encontrada foi a 
de que os projetos de mecânica e de química deveriam 
ser integrados, fazendo com que os participantes de 
um grupo cooperassem com o desenvolvimento do 
projeto do outro grupo. Por esta razão, o projeto de 
química foi repensado em termos de produção de um 
combustível líquido carburante para ser utilizado no 
veículo construído pela equipe de engenharia mecânica, 
sendo pontuada não somente a participação individual 
do grupo, mas também o resultado conjunto. No caso 
do projeto de engenharia elétrica, esta cooperação 
ocorreria através do desenvolvimento de um projeto 
conjunto, onde o robô de uma equipe deveria interagir 
com o robô da outra equipe, de modo que os dois gru-
pos necessitassem trabalhar de forma coordenada para 
alcançar um objetivo comum.

É interessante notar que dentro da visão com que 
o programa JOVEM foi implantado é possível correla-
cioná-lo diretamente com a proposta educacional da 
UNESCO, desenvolvida em um trabalho coordenado 
por Jaques Delors3, e publicada no livro “Educação: Um 
Tesouro a Descobrir” (DELORS, 1999). Destacam-se nesse 
trabalho os quatro pilares da educação que envolve o 
“aprender a conhecer”, “aprender a fazer”, “aprender a 
viver com os outros” e “aprender a ser”.

As etapas iniciais de sensibilização do corpo 
docente e discente de ensino médio, bem como as 
fases iniciais de orientação para o desenvolvimento 
dos projetos (que envolveram a aquisição dos conhe-
cimentos técnicos e científicos necessários para a sua 

consecução), podem ser correlacionadas diretamente 
com o “aprender a conhecer”. Nesta fase ampliaram-se 
os horizontes destes jovens através do contato mais ín-
timo com a área de ciência e tecnologia, e desenvolveu-
se neles o desejo de aprender mais, para que pudessem 
alcançar os objetivos propostos pela competição. 

A construção de protótipos ou desenvolvimento 
de produtos é a materialização desses conhecimentos 
adquiridos na etapa inicial. É o “aprender a fazer”. Nesse 
aspecto, focou-se não apenas no processo interno de 
consolidação dessa aprendizagem, mas também na 
capacidade de transmitir tudo o que foi aprendido, 
razão pela qual se valorizou também a apresentação 
escrita e oral daquilo que foi desenvolvido.

O “aprender a viver com os outros” inseriu-se de uma 
forma muito direta na discussão apresentada anterior-
mente, no binômio competição/cooperação. Embora o 
conceito de “aprender a viver com os outros” seja muito 
mais amplo, a convivência entre os estudantes, ajudando-
se mutuamente e trabalhando com um objetivo comum, 
ajuda a criar nesses alunos a visão da importância de se 
lidar com a diversidade, e que as diferentes habilidades 
que cada um possui podem ser muito úteis para a solução 
de um problema comum. A possibilidade de conviver 
e competir com outros alunos com realidades muito 
diferentes também ajudou nesse processo.

Finalmente, o “aprender a ser” envolve todos os ou-
tros aspectos, com a busca pela formação de indivíduos 
autônomos, intelectualmente ativos e independentes, 
capazes de estabelecer relações interpessoais, de co-
municarem e evoluírem permanentemente, e de inter-
virem de forma consciente e proativa na sociedade. 

Estes quatro pilares sintetizam, sem dúvida, os obje-
tivos da educação que todos procuram, e que pode ter 
tido uma pequena contribuição do programa JOVEM, 
que foi desenvolvido pelo Centro Universitário da FEI. A 
oportunidade é propícia para agradecer a toda a equipe 
executora (docentes, monitores, técnicos e funcionários 
da FEI) que souberam cooperar de forma exemplar para 
que fossem alcançados excelentes resultados. ❒

3 DE LO R S,  J ;  Eu fr a zi o,  J .  C . 
(trad.). Educação: Um Tesouro 
a Descobrir. 2. ed. São Paulo: 
Cortez, 1999.



71

PROJETOS

Carla Andréa Soares de 
Araújo1 e Mário Kawano2

COMPETÊNCIA, PESQUISA E 
TECNOLOGIA PARA RESPONDER ÀS 

NECESSIDADES SOCIAIS

1 Doutora em Educação pela USP 
e professora do Departamento 
de Ciências Sociais e Jurídicas 
do Centro Universitário da FEI.

2 Mestre em Engenharia Elétrica 
pela USP e professor do Depar-
tamento de Engenharia Elétrica 
do Centro Universitário da FEI.

3  PNUD – Programa das Nações 
Unidas para o Desenvolvimento. 
Relatório de Desenvolvimento 
Humano 2007-2008.

4  A Islandia, país que ocupava a 
primeira posição no ranking, 
apresentava um IDH de 0,968 e 
esperança de vida de 81,5 anos. 
Neste mesmo país, em 2004 o 
consumo de energia per capta 
era de 29,430kw/h e uma taxa 
de eletrificação de 100%.

5  Segundo o Censo 2000 do 
Instituto Brasileiro de Geografia 
e Estatística (IBGE), em 2000, 
2,5 milhões de domicí l ios 
brasileiros – cerca de 11 milhões 
de habitantes – não tinham 
acesso à energia elétrica. Já 
os dados da PNUD mostravam 
que a taxa de eletrificação no 
Brasil, em 2004, era de 97% e 
o consumo de energia per capta 
era de 2,340 kw/h.

A observação das condições de vida e da realidade 
habitacional nas periferias das grandes metrópoles 
torna visível o quanto esta questão vai além da simples 
acomodação de pessoas. Analisando mais atentamente 
um assentamento subnormal nota-se que, para além 
das condições precárias das moradias, encontra-se uma 
exclusão social que degrada a experiência de dignidade 
humana dos que ali vivem. 

Segundo o Atlas da Exclusão Social (2002), dos 
5.507 municípios existentes no Brasil, 2.209 (41.6%) 
encontram-se em situação de extrema exclusão social. 
O Relatório de Desenvolvimento Humano publicado 
pela PNUD3 em 2005 mostra que o Brasil ocupa a 70ª. 
posição do ranking de desenvolvimento humano com 
um Índice de Desenvolvimento Humano (IDH) de 0,800, 
e uma esperança de vida de 71,7 anos ao nascer4. 

A posse e a organização da casa respondem às ne-
cessidades de habitação da pessoa e sua família, sendo 

o espaço de convivência e de união do grupo familiar. 
Embora a utilização de bens de consumo (como gela-
deira e televisor, por exemplo) esteja sendo incorporada 
ao cotidiano de famílias residentes em zonas urbanas, 
o mesmo fenômeno não se verifica para a população 
que habita regiões onde a energia elétrica ainda não 
está acessível.

Constata-se, portanto, que a presença da energia 
elétrica no cotidiano das pessoas muda seus hábitos e 
qualidade de vida. A partir dela, caminhos são iluminados 
tornando o dia mais longo e mais produtivo, alimentos 
são conservados por um período mais longo e as infor-
mações chegam mais rapidamente, promovendo melho-
rias no bem-estar das populações atendidas. O acesso 
à energia elétrica também pode ampliar a capacidade 
produtiva mesmo em pequenas propriedades de econo-
mia de subsistência. Neste sentido, a disponibilidade de 
energia elétrica pode favorecer o crescimento econômi-
co de pequenos núcleos produtivos familiares5.

A partir da observação desta realidade, Mário 
Kawano, professor do curso de Engenharia Elétrica 
do Centro Universitário da FEI, propôs um trabalho de 
iniciação científica ao aluno Vinicius Rizzo. 

Por um ano, com a orientação do professor Kawano, 
foram realizadas visitas a comunidades agrícolas na 
região serrana entre Santos e Cubatão. Nas encostas 
de morros e montanhas vizinhos a esses municípios, 
há pequenas propriedades rurais sem acesso à energia 
elétrica. Por estarem afastados das redes de distribuição 
e não terem condições financeiras para custear a liga-
ção à rede de energia, os habitantes da região vivem 



72

PROJETOS excluídos da sociedade. Foram coletadas informações 
e, a partir da observação da topografia local e das 
necessidades de algumas famílias residentes na área, 
procurou-se desenvolver tecnologia de baixo custo 
que levasse energia elétrica de forma sustentável para 
residências rurais de pequeno porte daquela região. 

Durante as visitas, o professor Kawano e seu aluno 
notaram que alguns grupos estão localizados em regiões 
que dispõem de água de boa qualidade. As nascentes 
estão situadas a 30 ou 40 me-
tros acima das residências e a 
água é canalizada através de 
mangueiras cujo cumprimento 
que varia de 100 a 800 metros 
de extensão. Devido à pressão 
da água, os moradores da região 
evitavam fechar as manguei-
ras, como medo de rompê-las. 
Desse modo, o excesso vazava 
pelo ladrão da caixa e a água 
descartada descia livremente aos 
córregos da mesma bacia hidrográfica das nascentes. 

Por isso, o professor e seu orientando desenvolve-
ram um gerador de energia acoplado a uma roda 
d’água – alternativa encontrada para conseguir ener-
gia elétrica de fontes renováveis em locais distantes 
dos centros urbanos e que não têm fornecimento 
de energia elétrica. A roda d’água, dispositivo muito 
comum em área rural, é utilizada na maioria das vezes 
para bombear água até a residência. Neste projeto, 
contudo, a água é transportada por mangueiras que 
vão se afunilando até terminarem em um pequeno 
orifício, por onde sai um forte jato d´água que é usado 
para girar uma pequena turbina ligada a um gerador. 
O gerador, por sua vez, alimenta um banco de baterias 
que permite o armazenamento da energia elétrica. 

A energia gerada é suficiente para uso de utensílios 
de baixo consumo, como lâmpadas, televisão, radio, 
geladeira, celular, fogão elétrico e pequenos equipa-
mentos agrícolas. Assim, as comunidades locais são 

beneficiadas e podem armazenar alimentos com mais 
facilidade, obter acesso a novos canais de comunica-
ção ou realizar trabalhos domésticos durante a noite, 
aproveitando melhor o tempo. 

Todo material usado na elaboração do aparato foi 
de baixo custo, sendo utilizados materiais reaproveita-
dos e artesanais. O equipamento completo custou 
aproximadamente R$ 3,7 mil.

Em agosto de 2009 este equipamento foi premiado 
pela Agrifam (Feira da Agricultura 
Familiar e do Trabalhador Rural) 
com placa e menção honrosa.

O objetivo desse projeto foi, 
portanto, gerar, transmitir e ins-
truir o uso consciente de ener-
gia elétrica não poluente para 
pequenas comunidades agrí-
colas distantes da rede elétrica 
na região serrana entre Santos e 
Cubatão. O trabalho representa 
uma oportunidade importante 

para diversas outras pequenas comunidades residentes 
na Serra do Mar, pois a topografia da região favorece 
o aproveitamento de recursos hídricos para a geração 
de energia elétrica barata e sustentável.

Vale lembrar que nas ultimas décadas a busca 
por matrizes energéticas renováveis, não poluentes e 
mais eficientes tem sido alvo de discussões em todo 
o mundo. Dessa forma, o projeto apresentou uma op-
ção no estudo de novos materiais para construção de 
turbinas e para o desenvolvimento de energia limpa, 
além de colocar a FEI na vanguarda em projetos de 
sustentabilidade sócio-ambiental. 

O projeto do professor Kawano representa, pois, 
o ideal que anima o trabalho do Centro Universitário 
da FEI: a busca da integração entre valores éticos e a 
capacitação técnica dos estudantes a fim de formar 
profissionais capazes de praticar responsabilidade so-
cial, competentes e engajados na construção de uma 
sociedade mais humana e justa.  ❒

Vinícius Zacarias Rizzo e Prof.  Mário Kawano



73

NA LUZ DA 
ETERNIDADE

de Educação. Conselheiro eleito pelos 
pares para presidir durante dois man-
datos o egrégio colegiado.

Homem culto, de expressão privi-
legiada de seus pensamentos, con-
ceitos e meditações nos jornais, foi 
eleito para as Academias Paulistas 
de Educação e de Letras. Estar a seu 
lado era uma maravilha. Nas reuniões 
difíceis ou de decisões complexas, era 
admi rável acompanhar seu raciocínio 
e verbalização das soluções a serem 
dadas ou consignadas. Muitas vezes, 
expressava melhor que o interlocutor 
o que este queria dizer. No uso da 
língua vernácula, tinha estilo elegante 
e requintado. Em outras ocasiões, à 
mesa, portava-se como quem ama 

viver bem e partilhar a conversa, a refeição, como momen-
tos de suprema comunhão interpessoal. 

No exercício da profi ssão e em família demons trava 
que as qualidades e conhecimentos adquiridos ao longo 
de sua vida estavam à disposição para apoiar, ajudar a 
elevar a auto-estima de todos que o circundavam. Aliava 
seriedade e bom humor, santidade e bonomia, palavra 
séria e gracejo. Sabia passar do prático ao teórico e da teoria 
à prática. Sabia viver e transmitir o gosto pela vida.

A despedida dele foi um misto de tristeza pela sur-
presa da morte e de ufania pela graça de tê-lo conhecido, 
partilhado sua sabedoria, acolhido reciprocamente a 
sua amizade, considerado singular e único em todos os 
momentos. Partiu cedo, com saúde, na plenitude de sua 
consciência e percepção, com a agenda lotada de planos 
e de trabalhos a desenvolver. Partiu como se dissesse: até 
logo!  Assim foi sua entrada na eternidade divina: carregado 
de bons desejos, motivado por iniciativas, portador de 
nossas saudades, convicto de que os valores pelos quais 
viveu permanecerão para sempre no terreno propício de 
nossos corações. 

Com a gratidão do Centro Universitário da FEI, desejo 

que descanse.  ❒ 

Pe. Theodoro Paulo 
Severino Peters, S.J., 

Presidente da FEI

ASSINOU A VIDA HUMANA COM A 
QUALIDADE DE SUA PASSAGEM

Dr. Pedro S. José Kassab
(1930-2009)

QUALIDADE DE SUA PASSAGEM

No dia 15 de setembro de 2009, 
encerrava sua vida terrena o médico e 
professor Pedro Salomão José Kassab, 
aos setenta e nove anos de idade. Es-
tava se restabelecendo bem de uma 
cirurgia, prestes a ter alta, planejando 
sua agenda com vontade de menino; 
porém, na madrugada prévia a sua 
saída do hospital, seu coração parou 
para sempre. Surpreendeu a todos: 
sua família que o acompanhava, aos 
amigos que torciam pelo retorno a sua 
convivência nas diversas instituições 
nas quais militava.

Era um cidadão muito inserido 
em atividades a favor da educação, da 
saúde, da cultura, enfi m da vida huma-
na de qualidade. Herdou de sua família 
valores humanos de alto quilate. Seus pais o educaram para 
o nível superior de estudos, tendo cursado Medicina na 
melhor universidade do país e, ao mesmo tempo, exercia 
o magistério, lecionando ciências exatas, principalmente a 
Física. Médico e educador, pelo esmero, tornou-se mestre 
de muita gente nas mais variadas situações. Como médico, 
liderou a Academia de Medicina em nível nacional e in-
ternacional. Homem de trato afável e capaz de tornar-se 
próximo do interlocutor pela cordialidade, paz e confi ança 
transmitida. Percorreu o Brasil e o exterior. As honrarias e 
distinções que lhe ofereceram foram a expressão da von-
tade que Kassab se tornasse um deles, através dos títulos 
outorgados por diversos Estados e Municípios. Foi também 
condecorado no Brasil e na França.

O professor concursado exerceu muito de seu mister 
na direção do Liceu Pasteur, acolhendo, por mais de cinco 
décadas, seus alunos, famílias, professores, funcionários, 
com a fi dalguia de quem transmitia o apreço respeitoso 
devido a quem o procurava para seguir suas sábias orienta-
ções e determinações. Pelo seu magistério, foi reconhecido 
como apto para oferecer ao público maior do Estado sua 
sabedoria, acumulada com a prudência que lança para o 
futuro. Para isso foi nomeado para o Conselho Estadual 



74

NA LUZ DA 
ETERNIDADE

Em 1947, um aluno da segunda 
turma de Enge nha ria Química da 
FEI, ainda no bairro da Liberdade, 
em São Paulo, talvez nem sonhasse 
que chegaria a diretor da então Fa-
cul dade de Engenharia Industrial. 

A história de vida do professor 
Jorge Hilsdorf confunde-se com 
a história da FEI. A trajetória do 
professor inicia-se nos primórdios 
da instituição e perdura até o fi nal 
de seu terceiro mandato como 
diretor, em 1994.

Já no fi nal de seu curso, o aluno 
Jorge foi monitor da Faculdade 
e logo depois de formado foi 
contrata do como auxiliar de ensino. Na década de 60, 
o professor alternou sua vida profi ssional com a escola 
e a indústria.

Em 1975, o professor Jorge teve uma grande alegria: 
seu fi lho, Wilson, ingressou na FEI, para graduar-se em 
Engenharia Mecânica. Na época, Jorge era Chefe do 
Departamento de Engenharia Química e tornou-se 
chefe do Instituto de Pesquisas e Estudos Indus triais, 
Ipei, que presidiu até 1982, quando assumiu seu 
primeiro mandato como diretor. A alegria renovou-se 
quando Wilson voltou à FEI como professor. Hilsdorf 
juntava, defi nitivamente, a família e a FEI, suas duas 
maiores motivações.

Wilson Hilsdorf, que hoje 
é professor do Departamento 
de Engenharia de Produção do 
Centro Universitário, conta que 
ter escolhi do a FEI para estudar 
deixou o pai muito satisfeito: “A 
FEI foi a grande paixão de meu 
pai, além da família, lógico”.

Jorge Hilsdorf tinha uma 
forte ligação com o Padre Sabóia 
de Medeiros, com quem co-
laborou desde sua época de 
estudante. “A pedido do padre, 
meu pai desenhou o primeiro 
símbolo da FEI, aquele que tinha 
uma chaminé com uma engre-

nagem”, relata Wilson.
Quando deixou a diretoria, Jorge Hilsdorf atendeu 

a um pedido do então presidente da Fundação, Padre 
Aldemar Moreira, para conduzir a Associação dos Ex-
alunos da FEI, função que exerceu até seu desligamento 
da instituição, em 2001.

Com quase 50 anos de trabalho na FEI, o professor 
Jorge Hilsdorf é lembrado por aqueles com quem con-
viveu por seu amor e dedicação à instituição. Participou 
das diversas fases da escola, do início, em São Paulo, até 
a expansão do campus São Bernardo, no fi nal dos anos 
90. Manteve contato com a FEI por meio de seus contem-
porâneos e de seu fi lho, Wilson, até falecer, em 2009. ❒

TRAJETÓRIA INESQUECÍVEL

Prof. Álvaro Camargo
do Prado

Prof. Jorge Hilsdorf
(1926-2009)



75

NA LUZ DA 
ETERNIDADE

Ficaram mais  pobres  a 
engenha ria e a FEI. Mais tristes 
também. Perderam Franco Bru-
netti, reconhecido como um dos 
mais importantes professores de 
engenharia do Brasil.

Sua importância transcende a 
FEI e as outras escolas por onde 
passou. Franco Brunetti, um ir-
riquieto milanês, demonstrou 
seu amor pelo Brasil formando 
milhares de engenheiros que 
multiplicaram seu conhecimento, 
ajudando na transformação do 
País nos últimos 40 anos.

Seu nome associa-se ao en-
sino de mecânica dos fl uidos e de motores de com-
bustão interna. Para a mecânica dos fluidos deixou 
como herança seu livro, que levou anos para escrever, 
praticando o perfeccionismo que impunha a tudo que 
fazia. Na área de motores contribuiu para a evolução que 
iniciou com os primeiros motores a álcool e culminou 
com a tecnologia fl ex. 

Brunetti reinventou o ensino da mecânica dos 
fl uidos. Como dizia, “o ensino baseado em teoria difícil 
e exercícios fáceis”. Criou uma metodologia oposta à 
praticada em sua época, para facilitar a compreensão 
pelos alunos de uma área tão árdua da engenharia. Daí 
talvez tenha se originado seu reconhecimento como 
professor, enriquecido por tantas outras contribuições 
para disseminar o conhecimento tecnológico.

Seu legado, entretanto, vai muito mais além do que 

fez em sala de aula.
Deixou na FEI uma geração de 

professores das áreas de energia e 
fl uidos. Alguns seus contemporâ-
neos; a maioria seus ex-alunos. 
Criou na escola um laboratório 
didático de mecânica dos fl uidos, 
que já era referência em 1976, e 
que desde então vem evoluindo e 
incorporando novas tecnologias. 
Criou outro, para fl uidos incom-
pressíveis, que seguiu a mesma 
trajetória. O terceiro, de motores 
a combustão, demorou mais para 
sair do plano das ideias, mas é tão 
ou mais atualizado que os demais.

Didática impecável e lousa cine matográfi ca, em 
sala de aula Brunetti oscilava entre o professor e o 
engenheiro para atingir o objetivo maior de ensinar. 
Cada inserção conceitual, exercício ou exem plo, era 
cuidadosamente estudada para levar o aluno à com-
preensão imediata do fenômeno que explicava.

Fora da sala, no convívio com os amigos e colegas de 
profi ssão, era divertido e tinha sempre muitas histórias 
para contar. Ávido pelo conhecimento, demonstrava 
a inquietude de quem tudo quer saber ou conhecer, 
além do profi ssionalismo ímpar.

Fui seu aluno, fui seu colega; dois grandes motivos 
de orgulho. Em nenhum momento deixei de aprender 
com o grande mestre. Sua passagem marcará a enge-
nha ria brasileira para sempre. Sua lembrança será a de 
um grande homem, de um magnífi co professor. ❒

OBRIGADO, MESTRE!

Prof. Álvaro Camargo
do Prado

Prof. Franco Brunetti
(1943-2009)



76

NA LUZ DA 
ETERNIDADE

PRIMEIRO ANO DE DESCANSO ETERNO DE 
FLÁVIO VIEIRA DE SOUZA

Flávio foi privilegiado de vir-
tudes humanas: alegria, felicidade, 
comunicação, inteligência especu-
lativa e dedutiva. Intelectual ple-
namente cultivado nas melhores 
instituições no Brasil e no mundo. 
Homem prático na prevenção 
e solução de confl itos ou atritos 
entre seus semelhantes. Homem 
da paz conciliada, guardou a 
confi ante esperança do “menino 
passarinho” que sempre foi. Flávio 
sabia divertir uma comunidade 
ou auditório, divertindo-se, com 
espírito elevado, ironia delicada 
e trocadilhos inesperados e sur-
preendentes. Seu intelecto quebrava as palavras como 
os dedos ágeis de uma criança ao abrir o invólucro de 
um ovo de Páscoa, ao descamar o carmesim de amen-
doins ou as mãos fortes de um adulto descascando 
nozes ou pistaches. Brejeiro, fazia da festa uma vida a 

ser compartilhada, comemorada, 
celebrada. Sua capacidade inata e 
adquirida para concatenar pensa-
mentos e idéias difusas numa bela 
corrente de refl exões profundas, 
pertinentes e desafi adoras para 
seu auditório espontâneo que o 
rodeava de pessoas, ou consti-
tuído formalmente para uma aula, 
palestra ou meditação orante. 
Eis o Flávio, amigo fraterno que 
encerrou seu itinerário terrestre, 
passado um ano. A sua personali-
dade sagaz foi distinguida pela fé 
e esperança inquebrantável. Sua 
fi losofi a, teologia com base na ex-

periência humana e na sabedoria, edifi cada pela Palavra 
de Deus, foi a âncora balizadora do navio de sua exis-
tência, migrando por mares diversos, sabia em quem 
esperava, onde fi ncava sua segurança, qual manancial 
donde manava todo o bem e toda a graça.  ❒

Extratos da homilia 

proferida pelo

 Pe. Theodoro Peters, S. J., 

em 16 de março de 2009, 

São Paulo, Capela Nossa 

Senhora do Bom Conselho.
Prof. Flávio Vieira de Souza

(1934-2008)

“A nossa vida é breve. Daqui a cem anos viverá alguém aqui dos presentes? Não podemos perder este referencial 
da transitoriedade. A vida é transitória, nós passamos. Se na projeção da construção de uma convivência 
global tivermos como limite a parede, não se irá longe na criatividade da pessoa humana. Não há energia vital 
que possa tentar recriar o mundo para alguns anos, para uma geração. A vida humana fechada na brevidade 
destes anos é muito tacanha. Então a baliza tem que ser jogada mais longe e este horizonte é típico da presença 
de Jesus Cristo na humanidade.”

Dom Luciano Mendes de Almeida
Semana da Qualidade, São Bernardo do Campo, 1º de agosto de 2004.






